

## al-Burhān Journal of Qur'an and Sunnah Studies

AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences International Islamic University Malaysia

Volume 5, Special Issue 2, 2021

#### Honorary Advisors:

Prof. Dr. Abdullah Saeed, University of Melbourne, Australia.

Prof. Dr. Abdul Hakim Ibrahim al-Matroudi, SOAS, Univ. of London.

Prof. Dr. Awad al-Khalaf, University of Sharjah, United Arab Emirates.

Prof. Dr. M. A. S. Abdel Haleem, SOAS, Univ. of London.

Prof. Dr. Mohamed Abullais al-Khayrabadi, International Islamic University Malaysia

Prof. Dr. Muhammad Mustaqim Mohd Zarif, USIM, Malaysia.

Prof. Dr. Serdar Demirel, Ibn Haldun University, Istanbul, Turkey.

Prof. Dr. Israr Ahmad Khan, Social Sciences University of Ankara, Turkey.

Editor-in-Chief Dr. Khairil Husaini Bin Jamil, International Islamic University Malaysia. Associate Editor Dr. Muhammad Adli Musa, International Islamic University Malaysia.

#### Members of Editorial Board

Dr. Haziyah Hussin, Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM).

Dr. Muhammad Fawwaz Muhammad Yusoff, Universiti Sains Islam Malaysia (USIM).

Dr. Mukhiddine Shirinov, Kista Folkhögskola, Sweden.

Assoc. Prof. Dr. Nadzrah Ahmad, International Islamic University Malaysia (IIUM).

Dr. Rahile Kizilkaya Yilmaz, Marmara University,

Dr. Umar Muhammad Noor, Universiti Sains Malaysia (USM).

Dr. Zunaidah Mohd. Marzuki, International Islamic University Malaysia (IIUM).

© 2021 IIUM Press, International Islamic University Malaysia. All rights reserved. eISSN 2600-8386

#### Published Online by:

IIUM Press, International Islamic University Malaysia, P.O. Box 10, 50728 Kuala Lumpur, Malaysia.

Phone (+603) 6421 5014

Website: http://www.iium.edu.my/office/iiumpress Tel: (603) 6421 5541 / 6126

#### Correspondence:

Editorial Board, al-Burhān Journal, Research Management Centre,

International Islamic University Malaysia, P.O Box 10, 50728 Kuala Lumpur, Malaysia

E-mail: alburhan@iium.edu.my

Website: https://journals.iium.edu.my/alburhan/index.php/al-burhan/index

Indexing and Abstracting: al-Burhān is currently indexed in and abstracted by MyJurnal and Directory of Open Access Journal (DOAJ).

Disclaimer: The publisher and editorial board shall not be held responsible for errors or any consequences arising from the use of information contained in this journal; the views and opinions expressed do not necessarily reflect those of the editors and publisher.

# Table of Contents

| No. | Titles                                                                                                          | Page |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     | Editorial                                                                                                       | i    |
| 1   | Dealing with Mukhtalaf al-Hadīth: Between the Prohibition and the Instruction of Writing Hadīths.  Ahmad Syauqi | 1    |
| 2   | دلالات أصوات أحكام التجويد وأثرها في فهم المبهم والمشكل من القرآن                                               | 16   |
|     | الكريم                                                                                                          |      |
|     | Subaiya bint Abd al-Rashid al-Balouche, Radwan Jamal<br>Elatrash                                                |      |
| 3   | مشكل الحديث: قضايا وحلول                                                                                        | 37   |
|     | Saad Eldin Mansour, Ahmed Elmogtaba Bannga                                                                      |      |
| 4   | حديث رؤية الهلال بين الإشكالية والحل                                                                            | 67   |
|     | Muhammed Unais Kunnakkadan, Mohammed Abullais al-<br>Khayrabadi                                                 |      |
| 5   | المشكل من الحديث النبوي في الصحيحين: نهاذج من أحاديث العقائد                                                    | 78   |
|     | والعبادات والمعاملات                                                                                            |      |
|     | Sameeha Abd al-Razzaq Bashawri                                                                                  |      |

#### **Editorial**

This is the second special issue of *al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies* for the year 2021. This special issue is dedicated for selected papers which were presented at the Inaugural Jamalullail Chair for Prophetic Sunnah International Conference. The main theme of the conference was "Engagement with Obscure Quranic Verses and Ḥadīth Texts." In this edition, only five papers are published instead of the usual seven. Only one paper is in English. The rest are printed in Arabic.

The English article tackles the contradiction between  $had\bar{\imath}th$  that allows the writing down of  $had\bar{\imath}th$  and  $had\bar{\imath}th$  that prohibits it. The study argues that the  $had\bar{\imath}th$  of prohibition is  $had\bar{\imath}th$  (authentic), and indeed contradiction exists between the  $had\bar{\imath}th$  of prohibition and the  $had\bar{\imath}th$  of instruction of writing down  $had\bar{\imath}th$ . However, the ruling inferred from the  $had\bar{\imath}th$  of prohibition was replaced by the  $had\bar{\imath}th$  of instruction of writing down  $had\bar{\imath}th$ .

The second article presents a unique discussion of how intonation produced whilst observing the rules of  $tajw\bar{t}d$  may affect the understanding of the meaning of Quranic verses and by extension assist in solving problematic and obscure meanings. It is a pioneering venture into subject and the authors' arguments are academically promising.

The authors of the third paper propose the term <code>mustashkal al-ḥadīth</code> and provide an elaborate discussion of several aspects related to the subject. One of the most interesting points presented by the authors is the study of <code>mushkil al-ḥadīth</code> as an important section of the larger science of <code>dirāyat al-ḥadīth</code>.

Focusing their attention on the practical aspect of the principles of dealing with mushkil al-hadith, the authors of the fourth article study several hadiths related to the practice of moonsighting at the beginning of the lunar month. Since many acts of worship are bound to a specific state of the moon, hadiths on moonsighting have been cited by scholars in the long-established legal tradition.

Similarly, the last article in this issue applies the principles of dealing with *mushkil al-ḥadith* on several *ḥadīths* related in the works of Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī and Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Naysābūrī, namely, the renown *al-Ṣaḥīḥayn*. The selected *ḥadīths* are taken from chapter related to dogma, acts of worship and interactions between mankind.

#### Khairil Husaini Bin Jamil

Editor-in-Chief

Special Issue on Engagement with Obscure Quranic Verses and Ḥadīth Texts December 2021



al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 1-15. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press e-ISSN 2600-8386



# Dealing with Mukhtalaf al-Hadīth: Between the Prohibition and the Instruction of Writing Hadīths

#### Ahmad Syauqi \*

ABSTRACT: Hadīth is one of the two sources of law in Islam whose existence is irreplaceable for the Muslim community. Apart from being an explanation of the Qur'ān, there are instances where hadīths establish laws that are not specified in the Qur'ān. Realizing the importance of hadīth, there are those who attempt to cast doubts on the validity and authenticity of hadīth by arguing that the writing of hadīth was only done hundreds of years after the demise of the Prophet. This argument is built upon hadīths in which the Prophet warned against writing down hadīth. However, on the other hand, a number of hadīths indicate the opposite, in which the Prophet ordered writing down hadīth. The contradiction between these two categories of hadīths falls under the the mukhtalaf alhadīth. This contradiction provides a massive confusion regarding the documentation of hadīth. This study focuses mostly on the hadīth of prohibition by analysing the sanad (chain of narration) andmath (text) of the hadīth, and the methodology to resolve this contradiction. The study discovered that the hadīth of prohibition is ṣaḥīḥ (authentic), and indeed contradiction exists between the hadīth of prohibition and the ḥadīth of instruction of writing down hadīth. However, the ruling inferred from the hadīth of prohibition was replaced by the hadīth of instruction of writing down hadīth.

**Keywords & Phrases:** Mukhtalaf al-ḥadīth; contradictory ḥadīth; writing ḥadīth; written transmission; ḥadīth tradition.

<sup>\*</sup> Lecturer. State Islamic University of North Sumatera, Indonesia. Email: syauqiahmed2016@gmail.com

#### Introduction

As the second source of law in Islam, <code>hadīth</code> plays an indispensable role in explaining and interpreting the commandments of Allah SWT contained in the Qur'ān. As it is well known that the Qur'ān has been transmitted through <code>mutawātir</code> (numerous chains of narration), and as a result it is considered as <code>qaṭ</code> al-thubūt (undoubted transmission), which implies that the laws, commands, and prohibitions stated in the Qur'ān are transcendent for Muslims. However, the laws or messages in several verses of the Qur'ān often contain meanings that are 'āmm (universal), <code>mujmal</code> (vague), or <code>muqayyad</code> (restricted). Some of the verses in the Qur'ān indicate a common instruction and not all those verses were revealed with detailed and specific descriptions. Thus, more explanation is needed to understand them. And one of the best explanations and interpretation for the Qur'ān besides the Qur'ān itself is <code>hadīth</code> of the Mesengger of Allah ('Ajāj, 2006, p. 31).

Considering the important role of  $\dot{h}ad\bar{\imath}th$  in its relation to the Qur'ān, its preservation is as important as the Qur'ān. As the Qur'ān is believed to be valid based on its transmission through  $mutaw\bar{\imath}tir$  means and preserved through systematic and strict memorization and writing. Thus, it is also important to consider the validity and authenticity of  $\dot{h}ad\bar{\imath}th$ ; if the process of preserving  $\dot{h}ad\bar{\imath}th$  from the beginning goes through a similar process as with the Qur'ān, then its validity and authenticity is unquestionable. However, if the process of transmitting  $\dot{h}ad\bar{\imath}th$  is only through rote memorization as claimed by some who denied the legitimacy of the Sunnah, their hypothesis on the authenticity of  $\dot{h}ad\bar{\imath}th$  would be hard to refute.

Talking about the authenticity of religious literature, it cannot be separated from the way of narration, and the methodology of its preservation. The main reason why the Qur'ān is accepted as a transcendent law for Muslims is because it is narrated through a systematic and scientifically valid method. Besides that, the Qur'ān is preserved and maintained by a combination of two crucial methods; memorization and writing. However, how about the preservation of the <code>hadīth</code>? Is the same applicable to <code>hadīth</code>? Was there any writing, recording, and documentation of <code>hadīth</code> from the beginning of the Prophet's time which could prove the validity and authenticity of <code>hadīth</code>?

Looking deeply at historical data and texts on this issue, we will find collections of propositions which are generally divided into two categories; the first is the arguments that prohibit the writing down of <code>hadīths</code>, and the second is the arguments of the existence of <code>hadīths</code> written in the time of the Prophet . This problem would certainly have become easier to understand if the <code>hadīths</code> which are the source of information on this problem were related and confirmed one another. However, in this case, there is a significant difference between one <code>hadīth</code> and another, and this is actually the root of the problem; the problem due to the contradiction between the two <code>hadīths</code> texts; two laws that are textually contradictory to one another.

In the perspective of 'ulūm al-ḥadīth (ḥadīth sciences), the terminology used to describe ḥadīth which is contradictory to other ḥadīths is mukhtalaf al-ḥadīth (al-Dasūqī,

n.d). In this research, the writer will elaborate on this problem by analyzing the contradictory hadīths through its sanad (chain of narration) and the matn (text), and the methodology to resolve this apparent contradiction.

#### 1.0 The Concept of Mukhtalaf al-Ḥadīth

Mukhtalaf al-Ḥadīth is a nomenclature composed of two morphemes; mukhtalaf and ḥadīth. Etymologically, mukhtalaf is derived from the word ikhtilāf which means disagreement or disputation (Majmaʿ al-Lughah al-ʿArabiyyah, 1989). While ḥadīth means the narration of the sayings, doings, or tacit approvals of Prophet Muḥammad ﷺ, and his physical and moral characteristics. (ʿAjāj, 1988, p. 21).

Terminologically, most ḥadīth's scholars have a similar perspective on the meaning of the mukhtalaf al-ḥadīth. al-Imām al-Nawawī defines mukhtalaf al-ḥadīth as a condition in which two ḥadīths are contradictory to each other textually, and both need to be compromised or selected. And this definition was also adopted by al-Imām al-Suyūṭī (al-Nawawī, ed. 1985, p. 90; al-Suyūṭī, ed. 1415 AH, pp. 651-652). Meanwhile, according to al-Sakhāwī, mukhtalaf al-ḥadīth is ṣaḥīḥ (authentic) ḥadīths in which its texts negate one another (al-Sakhāwī, ed. 1426 AH, p. 471).

The conclusion from the above is that  $mukhtalaf al-had\bar{\imath}th$  is a condition where there are two  $had\bar{\imath}ths$  that are textually contradicting and negating each other. Those two contradictory  $had\bar{\imath}ths$  must be  $had\bar{\imath}ths$  (authentic), and to resolve the conflicts between the method of al-tawfiq (reconciliation) or al-tarjih (preference) is used. Likewise, it can be clearly understood from here that the contradiction is only textually and is not an essential contradiction between the authentic  $had\bar{\imath}ths$  (al-Shawkānī, ed. 2000).

#### 1.1 The Principles of Mukhtalaf al-Hadīth

Departing from the conclusion above, then we can draw a line to standardise the regulations (<code>dawābit</code>) of the <code>hadīths</code> which are classified under <code>mukhtalaf</code> al-hadīth. Among those <code>dawābit</code>, the most important are as follows;

- 1. All of those ḥadīths must have the status of maqbūl (acceptable) or can be used as a ḥujjah (evidence) (al-Sakhāwī, ed. 1426 AH, pp. 471-472). If the contradictory ḥadīth has different levels of quality (ṣaḥīḥ, Ḥasan, ḍaʿīf) or the conflict occurs between ḥadīth mardūd (rejected), or bāṭil (invalid), or ḍaʿīf (weak) then it is not categorized as mukhtalaf al-ḥadīth.
- 2. The conflicts that occur between the <code>hadīths</code> are on the same issue (Usāmah, 2001, p. 47).
- 3. Those <code>hadīths</code> mutually deny the laws inferred from them. If there is one <code>hadīth</code> that stipulates lawfulness for one problem, and there is another <code>hadīth</code> that stipulates prohibition for the same problem, then this condition is considered as <code>mukhtalaf alhadīth</code> (Usāmah, 2001, pp. 49-52).
- 4. The contradiction between those <code>hadīths</code> occurred at the same period (al-Baghdādī, n.d, p. 433). The contradiction between those two texts must occur at one time, in

the sense that if there are prohibitions and orders at two different times, such as the prohibition of the transaction during the  $adh\bar{a}n$  of Friday prayers and the permissibility of the transaction at another time, then this is not categorised as mukhtalaf.

#### 1.2 The Methodology of Reolving Mukhtalaf al-Ḥadīth

The scholars provide methods that can be taken to resolve the *mukhtalaf al-ḥadīths*. Some of the methods agreed by the scholars are; *al-jam* and *al-tawfīq* (reconciliation), *al-Naskh* (abrogation), *al-Tarjīh* (preference) (Usamah, 2001, pp. 129-208). Some scholars add the last method that can be applied in case the three previous methods cannot provide a solution, which is *al-Tawaqqquf* (suspension) (al-Sakhāwī, ed. 1426 AH, pp. 475).

The <code>hadīths</code> scholars predominantly employ the first method as the initial step in resolving contradictory <code>hadīths</code>. Imām al-Nawawī argues that there are two types of <code>mukhtalaf al-hadīths</code>; first, the <code>hadīths</code> that can be reconciled, and the second that which cannot be reconciled. For those which can be reconciled, this method is deemed mandatory in resolving the problem (al-Nawawī, ed. 1985, p. 90). This <code>al-jam</code> (reconciliation) method is applied by bringing together the contradictory texts or <code>hadīths</code> and then consolidating them before drawing final conclusions from them.

The second method, *al-naskh* (abrogation), is a method used to eliminate the contradiction between two *ḥadīths* by abrogating the legal content from the earlier text, then replacing it with the law that came after (al-Ghazālī, ed. 1993, pp. 86-90). Some Hanafiyah scholars prioritize this specific method rather than other methods (al-Sarkhāsī, ed. 1993, pp. 12-15). However, there are several conditions that must be considered in the application of this method; (1) The two propositions are of the same quality level; (2) There is no *nasakh ṣarīh* (verse or text that clearly expunges the law of the earlier verse) founded in; (3) uncompromised; (4) it is known which *ḥadīth* appeared earlier and which *ḥadīth* appeared later.

While *al-tarjīh* (preference) is a method to resolve the conflict between texts by taking one of the arguments and leaving the others because it is believed that there is an error in one of those contradictory texts (al-Shirāzī, ed. 1983, pp. 159-161).

The final method chosen by the scholars in dealing with *mukhtalaf al-ḥadīth* in case the other methods cannot be applied is *al-tawaqquf* (suspension), which is not taking any of those contradictory texts and leaving them all until the problem becomes clear and solved (al-Sakhāwī, ed. 1426 AH, p. 475).

## 2.0 The Tradition of Writing at the Time of the Prophet PBUH

The tradition of writing in Arab society in the earliest era was heavily influenced by the Persians and Romans. Even before Islam came, writing activities have existed especially in North Arabia. 'Adī ibn Zayd al-Ubbādī, who had a position on the Kisra council, is

evidence that there were already *kuttāb* (writers) in the Arabian Peninsula during the *jāhiliyyah* (era of ignorance) (ʿAjāj, 1988, p. 295).

The tradition of writing continues to develop in the Arabian peninsula especially after the advent of Islam. The Mesengger of Allah himself played a big role in this matter. There are historical evidences to support this argument; the Mesengger of Allah allowed the disbelievers of Mecca who were captured in the battle of Badr to redeem themselves by teaching writing and reading to ten Muslim children of Medina (al-Suhail, n.d, p. 92). Another fact is that there were approximately forty kuttāb al-waḥy (Qurʾān scribers) at the time of the Prophet PBUH. This strongly indicates that reading and writing activities were intensively carried out by Muslims in the early days of Prophet's era. More than that, the art of calligraphy has been seen in existence when a person named 'Abd Allāh ibn Saʿīd ibn al-ʿĀṣ taught the khaṭṭ (the art of beautiful writing) to several residents of Medina ('Abd al-Barr, ed. 2006, p. 366).

#### 2.1 Hadīth Writing Activities In the Era of the Prophet PBUH

 $\mu$ ad $\bar{t}th$  researchers and scholars have various perceptions about when the codification of  $\mu$ ad $\bar{t}th$  began. From this differences of opinion, a further question arises about whether  $\mu$ ad $\bar{t}th$  has been documented and written since the Prophet's era or long after the Prophet died?

Some <code>hadīth</code> researchers, especially the orientalists, claim that the writing and codification of <code>hadīth</code> only started at the beginning of the second Hijri century (Muir, 1901, pp. Xxxii-xxxvi). This claim is based on historical data which records the command of the Caliph 'Umar ibn 'Abd al-'Azīz to Abū Bakr ibn Muḥammad ibn Ḥazm and several people of Medina to collect and write <code>hadīth</code>. The argument is also strengthened by the statements of several scholars namely al-Imām Ibn Ḥajar al-'Asqalānī and al-Imām Mālik who said that al-Zuhrī (d. 124 H) was the first to complete the task of codifying <code>hadīth</code> (Abu Zahou, 1984, p. 127; al-Baghdādī, ed. 2008, p.5).

William Muir (1901) claims that there is no authentic evidence of any compilation of <code>hadīth</code> before the middle of the second Hijri century. William Muir's opinion was supported by a well-known Hungarian orientalist, Goldziher, who believed that the recording of <code>hadīths</code> was only done at the beginning of the second Hijri century (Subhī, 2009, p. 34).

A contemporary  $had\bar{t}h$  researcher, Muhammad Mustafa al-Azami, strongly refuted the argument claiming the writing of  $had\bar{t}h$  only happened long after the Prophet died. He reckons this argument is a common assumption that has been passed down from generation to generation. The basis of these opinions in his view generally departs from three reasons; (1) the majority of  $ah\bar{a}bah$  and people at that time were unable to write; (2) the tradition of memorization is more dominant than writing; (3) the Prophet prohibited writing  $ah\bar{a}bah$  (al-Azami, 1980, pp. 72-74).

According to al-Azami, those reasons are logically incorrect. The reason that there was no writing of <code>hadīth</code> at that time was because the companions were unable to write was inaccurate. Historical facts record at that time many of the companions were able to write. This is clearly indicated by the writing of the Qur'ān. If the companions have no writing abilities at that time, then how could the Qur'ān be written? And the existence of the prohibition of writing <code>hadīth</code> by the Prophet reinforces the fact that many companions were able to write. The second argument that the <code>ṣaḥābah</code> left writing because of the power of their memorization is also incorrect. This can be proven by the presence of poetic texts among them. And regarding the prohibition of writing <code>hadīth</code> by the Prophet \*\*, al-Azami argues that from the three companions who narrated the <code>hadīth</code> of prohibiting writing <code>hadīth</code>, namely Abū Saʿīd al-Khudrī, Abū Hurayrah, and Zayd ibn Thābit, only one the <code>sanad</code> (chain of narrator) is considered as authentic , which is Abū Saʿīd al-Khudrī through Hammām ibn Yahyā (al-Azami, 1980, pp. 74-83).

All of the above are clear proofs since it is not a secret that writing activities existed among the  $sah\bar{a}bah$ , even some of them such as Sa'd ibn 'Ubādah al-Anṣārī had a collection of  $had\bar{\imath}ths$  of the Prophet able (al-Tirmidhī, ed. 1996,  $had\bar{\imath}th$  no. 1433). Logically, it is hard to accept the claim that some prominent  $had\bar{\imath}th$  scholars are unconscious of this famous historical fact.

#### 2.2 The Prophet's Prohibition of Writing Down Ḥadīth

Abū Saʿīd al-Khudrī reported that Allah's Messenger said, (Muslim, n.d.a, ḥadīth no. 3004):

"Do not write down anything from me, and he who wrote down anything from me except the Qur'ān, he should efface that and narrate from me, for there is no harm in it and he who attributed any falsehood to me (Hammām said: I think he also said: 'deliberately') he should in fact find his abode in the Hell-Fire."

This prohibition from the Prophet was used as the basis for the argument about the absence of <code>hadīth</code> writing during the early period of Islam. This prohibition is believed to be absolute and permanent and consequently no <code>hadīth</code> were written at that time, and <code>hadīth</code> were only writtenat the beginning of the second Hijri century.

This case actually leads to a more serious problem which is the invalidation of  $had\bar{\imath}th$ . A few people use this argument as an accusation against the authenticity of  $had\bar{\imath}th$ . If a  $had\bar{\imath}th$  has never been recorded, written, or documented, then its autehticity is doubtful due to the potential of adulteration.

Ibn Ḥajar's statement which says that al-Zuhrī was the first to complete the task of writing ḥadīths was used as an additional tool to obscure other historical facts. As if al-Zuhrī was the first person in Islamic history to write down ḥadīth. Despite the possibility that Ibn Ḥajar's statement was to explain that al-Zuhrī was the first person to receive an official

assignment from the caliph to write  $had\bar{\imath}ths$  and he was the first who accomplished it, not the first person in history to write the  $had\bar{\imath}th$ .

This argument is strengthened by the fact that Ibn Ḥajar himself in Fatḥ al-Bārī has explicated the ḥadīth of ʿAbd Allāh ibn Abī Awfā which clearly stated that he wrote ḥadīth directly from Mesengger of Allah # (al-ʿAsqalānī, ed. 2013, p. 87). So, it would be strange if he said that al-Zuhrī was the first person to write ḥadīth of the Mesengger of Allah #.

Consequently, to get a clear point of view, it is necessary to comprehensively review the <code>hadīth</code> which contains the prohibition on writing <code>hadīths</code> by analyzing through its <code>sanad</code> ant its <code>matn</code>.

#### 2.2.1 The Sanad Analysis

In this analysis, we take a sample of a *riwāyat* (narrative) whose *mukharrij al-ḥadīth* (the last narrator of *ḥadīth*) is al-Imām Muslim. As proclaimed by the consensus of the *ḥadīth* scholars over generations that the two books which the ummah agreed to be the most authentic book after the Qurʾān are Ṣaḥīḥ al-Bukharī and Ṣaḥīḥ Muslim (al-Sakhāwī, ed. 1426 AH, p. 46-59). Therefore this specific *sanad* (chain of narrator) considered to be representative to be examined. If this *sanad* is proven valid, then it is sufficient to prove the authenticity of Abū Saʿīd al-Khudrī's *ḥadīth* from the aspect of its *sanad*.

Abū Saʿīd's ḥadīth was narrated by Muslim through the Ḥaddāb ibn Khālid al-Azdī, from Hammām, from Zayd ibn Aslam, from ʿAṭāʾ ibn Yasār, from Abū Saʿīd al-Khudrī, from Mesengger of Allah (Muslim, n.d.b, ḥadīth no. 3004).

- a. Muslim ibn al-Hajjāj al-Naysābūrī (d. 261 AH), thiqah (trustworthy), ḥuffāz (title for the Imām who is able to analyze the sanad and text ḥadīth), ṣadūq (truthful). He narrated ḥadīth from Yaḥyā ibn Yaḥyā al-Naysābūrī, and Muḥammad ibn Ishāq al-Naysābūrī, and ʿAbd Allāh ibn Maslamah al-Qaʿnabī, from Khālid ibn Khaddāsh, and Ismāʿīl ibn Abī Uways, and Ḥasan ibn Rabī', and Aḥmad ibn Yūnus (Ibn Abī Hātim, 1952a, p. 182).
- b. Ḥaddāb ibn Khālid al-Azdī (d. 236 AH), according to Ibn Abī Hātīm he is ṣadūq (Ibn Abī Hātīm, 1952b, p. 114), according to Yaḥyā ibn Maʿīn he is thiqah (trustworthy). According to al-Nasāʾī he is ḍaʿīf (weak), however, al-Nasāʾī has never narrated from him. Abū Yaʿlā al-Mawṣilī said that Ḥaddāb was better and more thiqah than Shaybān. According to Ibn ʿAdī, from his numerous reports that none of them is munkar (A ḥadīth narrated by a ḍaʿīf (weak) narrator), and he is ṣadūq (truthful). According to Maslamah ibn Qāsim al-Baṣrī, he is thiqah (al-ʿAsqalānī, n.d.a, p.25).
- c. Hammām ibn Yaḥyā (d. 163 AH), according to Ibn Dinār, he is ḥāfiz and ṣadūq. According to Yazīd ibn Hārūn, qawī fi al-ḥadīth (strong in ḥadīth). According to Aḥmad ibn Ḥanbal, he is a thiqah narrator. Hammām narrated from Ḥasan, Anas ibn Sīrīn, 'Aṭā', Nāfi', Yaḥyā ibn Abī Kathīr. And those who narrated from him were Sufyān al-Thawrī, Ibn al-Mubārak, 'Abd al-Raḥmān ibn Mahdī, Abū 'Alī al-Hanafī (al-Dhahabī, ed. 2006, p. 7).

- d. Zayd ibn Aslam (d. 136 AH) was a *tābiʿūn* and *fuqahā'* of Medina (expert in *fiqh*). He narrated from Ibn ʿUmar, Abū Hurayrah, ʿĀʾishah, Jābir, and some other *ṣaḥābah* (al-ʿAsqalānī, n.d.b, p. 397). As per Ibn Saʿd he is *thiqah* (Ibn Saʿd, ed. 1990, p. 412).
- e. ʿAṭāʾ ibn Yasār (d. 103 AH) is a tābiʿūn who narrated from several ṣaḥābah such as; Ubay ibn Kaʿb, ʿAbd Allāh ibn Masʿūd, Abū Hurayrah, ʿĀʾ ishah, ʿUmar ibn al-Khattāb, Ibn ʿ Abbās, and other ṣaḥābah. al-Imām Mālik ibn Anas stated that ʿAṭāʾ ibn Yasār from Abdullah al-Sunabihī is thiqah and has narrated many ḥadīth (Ibn Saʿd, ed. 1990, p. 132).
- f. Abū Saʿīd al-Khudrī (d. 74 AH) is a ṣaḥābah whose real name is Saʿd ibn Mālik ibn Sinān al-Anṣārīī. Multifarious ṣaḥābah have narrated from him, including; Jābir ibn ʿAbd Allāh, ʿAbd Allāh ibn ʿUmar, Zayd ibn Thābit, Anas ibn Mālik, Ibn ʿAbbās, Ibn al-Zubayr. And from the tābiʾūn; Saʿīd ibn al-Musayyab, Abū Salamah, ʿAṭāʾ ibn Yasār, and Abū Umāmah ibn Sahl (al-Aṣbahānī, ed. 1998, p. 1260). The number of his ḥadīths which are narrated in Ṣaḥīḥayn (Bukhārī and Muslim's book) is around forty-three, while in sahīh al-Bukhārī alone around sixteen ḥadīths, and those in sahīh Muslim are fifty-two ḥadīths (al-Dhahabī, 1998, p. 36). Based on the ijmāʿ (consensus) of ʿulamāʾ (scholars), it was agreed that all ṣaḥābah are trustworthy. The trustworthiness of the ṣaḥābah has been established through the Qurʾān and ḥadīth (Ibn al-Salāh, 1986, p. 56).

Based on the above sanad analysis it can be concluded from the continuity of the sanad (muttaṣil) and the integrity of the narrators (ʿadālah) as well as the intellectual capacity of the narrators (ḍābiṭ) that this ḥadīth is ṣaḥīḥ. Practically only Ḥaddāb ibn Khālid al-Azdī was judged by al-Nasāʾī as ḍaʿīf. However, Ibn Ḥajar insists that there is no specific and clear reason behind the judgment of al-Nasāʾī. Furthermore, Ibn Ḥajar said that he read al-Dhahabīʾs statement that even al- Nasāʾī himself classified Ḥaddāb as ḍaʿīf once and thiqah once (al-ʿAsqalānī, n.d). Moreover, the statements and judgments from other scholars who stated that Ḥaddāb ibn Khālid al-Azdī is ṣadūq and thiqah, are more than enough to refuse the al-Nasāʾī claim.

## 2.2.2 The Matn Analysis

The analysis on the *matn* (text) is a further step that can be taken to assess a *ḥadīth*. In practice, criticism and evaluation of the validity of *ḥadīth* have been carried out by companions (Muslim, n.d., *ḥadīth* no. 2154), and this tradition has been maintained and developed from generation to generation.

In this case, why the analysis is only carried out on one hadīth is because the hadīths permitting writing are more than hadīths which prohibit writing. Furthermore, there are

several collections of ancient manuscripts and companion's <code>hadīth</code> compilation that had been discovered which make the <code>hadīths</code> permitting stronger on the basis of quantity.

Regarding the <code>hadīth</code> of the prohibition of writing <code>hadīths</code> by the Prophet \*\* to his companions, there are several things that must be considered;

- a. The prohibition of writing <code>hadīths</code> by the Prophet does not mean that the writing of <code>hadīths</code> was only done hundreds of years after the Prophet died, and certainly does not mean there were no <code>hadīth</code> writing activities at that time. The fact that there is a proscription, indicated that written <code>hadīths</code> existed. The Prophet's prohibition was a reaction to the act of writing down <code>hadīths</code>. But what is often overlooked is the factor of the issuance of the prohibition, is it applicable to all companions or only to certain people?
- b. The prohibition from the two successors of the Prophet Muḥammad \*; Abū Bakr and 'Umar ibn al-Khaṭṭāb, which is considered as a legacy of law from the Prophet \*, cannot be interpreted to be an absolute prohibition on the writing and collection of ḥadīth. The prohibition of the two caliphs needs to be understood more as an effort to minimize the activity of writing ḥadīth and giving focus on compiling the Qur'ān. In addition, it is feared that there will be deviations in the narration of the ḥadīths if there is no order to reduce the activity of writing ḥadīth. 'Umar himself even had the desire to write down ḥadīths, but he abandoned his intention because of his fear of diverting the focus of the companions from the Qur'ān (al-Baghdādī, ed. 2008, p. 50).
- c. By analyzing the text of the <code>hadīth</code>, it is understandable that there was an ongoing activity of writing the Qur'ān at that time. The 'illah (reason) of the prohibition is due to the activity of writing the Qur'ān. Therefore, there are several possibilities behind the issuance of the prohibition on writing <code>hadīths</code>. Firstly, the prohibition is temporary, and had been issued to protect the activities of writing the Qur'ān to not be interfered with other activities. The second possibility is the answer to the previous question; the legal content of the prohibition only applies on certain individuals who are allegedly incapable of carrying out two writing activities at the same time which are writing the Qur'ān and <code>hadīth</code>. This argument is strengthened by the statement that there was a permission from the Prophet sto write <code>hadīths</code> when most of the Qur'ān had been revealed and many had memorized it (al-Khattabī, 1932, p. 184).

From this sanad and matn analysis, it can be understood that there is indeed a prohibition against writing  $had\bar{\imath}ths$ , and this is a  $sah\bar{\imath}h$  (authentic)  $had\bar{\imath}th$ . However, the prohibition is not absolute and permanent. This does not mean that the Prophet actually prohibited and did not favour writing down  $had\bar{\imath}th$ . But, the reason behind the issuance of the ban is to provide protection for the activity of writing the Qur'ān.

#### 2.3 The Ḥadīth Writing Activity In the Era of the Prophet PBUH.

As has been explained before despite there was a prohibition of writing <code>hadīth</code> during the time of the Prophet PBUH, in fact, the activity of writing <code>hadīth</code> was still being carried out by some companions. In a number of cases, they even collected <code>hadīth</code>'s manuscripts that they wrote for their personal collection and documentation. The following are some of the arguments which indicate that the writing <code>hadīth</code> activities existed since the beginning of the time of the Prophet PBUH;

- a. It is reported that Samurah ibn Jundab (d. 58 AH) has a compilation of hadīths of the Prophet Muḥammad in one large manuscript which then he inherited to his son (al-ʿAsqalānī, n.d.c, p. 198).
- b. 'Abd Allāh ibn 'Amru ibn al-'Āṣ (d. 65 AH) received a permission and direct orders from the Mesengger of Allah to write down ḥadīths (Abū Dāwūd, ed. 2009, ḥadīth no. 3646). Narrated from Ibn Qutaybah that the permission 'Abd Allāh ibn 'Amru got was because he was a reader of classical books, and he was able to write in Arabic and Syriac (Ibn Qutaybah, ed. 2009, p. 366). This validates the argument that the prohibition is not for everyone and it is not permanent. In addition, 'Abd Allāh ibn 'Amru explained that he himself wrote the compilation of ḥadīths. This compilation is also known as al-Ṣāḍiqāh al-Ṣādiqāh. The number of ḥadīth compiled in al-Ṣādiqāh is claimed to have reached one thousand hadīths (Ibn al-Athīr, 1989, pp. 720-721).
- c. 'Abd Allāh ibn Abī Awfā (d. 86) independently wrote ḥadīths and collected them (al-Bukhārī, ed. 1422a AH, hadīth no. 2833).
- d. The noble ṣaḥābah, Abū Hurayrah (d. 59 AH) said (al-Bukhārī, 1422b AH, ḥadīth no. 113):
  - "There is none among the companions of the Prophet \* who has narrated more <code>hadīths</code> than I except 'Abd Allāh ibn 'Amru ibn al- 'Āṣ who used to write them and I never did the same."
- e. Part from these records of the shahabah, there is a tābiʿūn, Hammām ibn Munabbih (d. 101 AH) who compiled the writings of the ḥadīths known as al-Ṣaḥīfah Hammām ibn Munabbih. As reported by some researchers, Hammām's manuscript is most likely a copy of the manuscripts from the writings of Abū Hurayrah. According to a contemporary ḥadīth researcher, Muḥammad Hamidullah, the contents of the Ṣaḥīfah of Hammām are similar to what is now in Aḥmad's Musnad, and some of the ḥadīths in it are narrated by al-Imām al-Bukhārī in different chapters of his book. This Ṣaḥīfah is found in two separate manuscripts in Damascus and Berlin with a total number of around 138 ḥadīths (Subhī, 2009, pp. 31-33).

This entire narrative is strong evidence of the existence of writing  $had\bar{\imath}th$  activities in the early days of the Prophet's era. Furthermore, the discovery of a compilation of  $had\bar{\imath}th$  literature from the early era defies the argument of some who claim that  $had\bar{\imath}th$  were only written hundreds of years after the Prophet died. In addition, there is a compilation of  $had\bar{\imath}th$  that has survived to the present era, the compilation is called  $J\bar{\imath}mi$  Ma mar ibn  $R\bar{\imath}shid$  (d. 153 AH) (al-Ja  $d\bar{\imath}$ , n.d, p. 66).

# 2.4 The Contradiction Between the Command And the Prohibition of Writing Hadīth.

The majority of scholars have the same view regarding this issue. They strongly argued that essentially there is no contradiction between the  $had\bar{\imath}ths$  of the Prophet a. Imām al-Shāfiʿī clearly explained, "It is not true that there is a contradiction among the words of the Prophet a which are a which are a which are a which are a and a which are a and a and

The same condition applies to this contradiction between the prohibition and commandment of writing down <code>hadīths</code>. It is unthinkable that from one source there are two highly contradictory outcomes if there is no specific reason behind them. And from those specific reasons, it necessarily takes a specific methodology to resolve the conflicts between them.

As has been detailed in the previous segment regarding the consolidation methodology of *mukhtalaf al-ḥadīth*, in this section it can be studied which method can effectively resolve the conflict between these two categories of *ḥadīths*.

al-Azami in this case is more inclined towards the method of al-jam' (reconciliation). He decisively stated that if that  $had\bar{\imath}th$  of prohibition was  $marf\bar{\imath}$  ( $had\bar{\imath}th$  which its sanad continued to the Prophet ), then the prohibition was specifically for writing  $had\bar{\imath}th$  along with the Qur'an due to a substantial concern of the Quran and  $had\bar{\imath}th$  being mixed up (al-Azami, 1980, pp. 71-83).

However, the author is more inclined to the viewpoint that takes the methodology of al-naskh to consolidate those hadīth because historically the hadīth narrated by Abū Saʿīd al-Khudrī regarding the prohibition of writing hadīth was delivered before the conquest of Mecca, while the hadīth which declared the permission and orders of writing down hadīth including the hadīth of Abū Hurayrah were said after the conquest of Mecca. So it can be understood that the hadīth which came earlier was replaced by the later hadīth. The Prophet's prohibition of writing hadīths is no longer applicable due to Mesengger of Allah's new statement.

The opinions that prefer the al-jam' method which in this case was chosen by al-Azami, from an objective point of view is not completely wrong. The contradiction of these two  $had\bar{\imath}ths$  were due to a concern about some people whose credibility and literary competence were less than others. Thus, the issuance of the prohibition of the Prophet a, was objectively based on this reason. Even before the Prophet's prohibition, some of the companions had also started writing down  $had\bar{\imath}ths$  for personal collection. The conclusion from the method of al-jam' is that the Prophet a prohibited it only for some companions who would probably mix  $had\bar{\imath}ths$  with the Qur'an, and for others who had special abilities and competencies, either writing capabaility, or being able to differentiate the  $usl\bar{u}bs$  (phrase and locution) of the Qur'an and  $bad\bar{\imath}ths$ , then writing down  $bad\bar{\imath}ths$  is permissible.

However, if the assessment is based on the whole aspect of the hadith, indeed, the most perfect method to solve this problem is al-naskh. Additionally, if a law has been replaced by another law, then what is the relevance for reconciling the two laws? For instance, the verse regarding the prohibition of khamr (alcoholic beverages) has three-phases of prohibition, the first two phases of prohibitions have no implication and effect on the latest prohibition. The last verse of prohibition has absolute authority, and it is the only law applicable.

#### Conclusion

Mukhtalaf al-Ḥadīth is a condition where two ṣaḥīḥ (authentic) ḥadīth are textually in conflict with one another. This contradiction requires a proper resolution to resolve the problems between them. The majority of ḥadīth scholars in resolving conflicts between ḥadīths applyed four methods,; al-jam (reconciliation), al-naskh (abrogation), al-tarjīh (preference), and al-tawaqquf (suspension).

Mukhtalaf al-Ḥadīth is also found in ḥadīths regarding the writing down of ḥadīths. In general, there are two authentic ḥadīths that textually negate one another, one ḥadīth prohibits writing down ḥadīths, while the other authentic ḥadīth permits such. This conflict caused several problems and it is the root of the accusation of a few against the authenticity of hadīth.

Universally, the scholars stated that these two contradictory  $had\bar{\imath}ths$  have the same level of validity so that one of them cannot be eliminated. al-Azami (1980) is inclined towards al-jam (reconciliation) because he believes both  $had\bar{\imath}th$  are  $marf\bar{\imath}u$  and its means that the Prophet's prohibition is not absolute for all, but specifically only for some companions.

The most appropriate methodology to resolve this problem is *al-naskh* (abbrogation) because speaking of the time of its utterance, the *ḥadīth* prohibiting writing down *ḥadīth* appeared earlier than *ḥadīth* permitting it. Thus, it is understood that the prohibition of writing down *hadīths* has been replaced by the permissibility to write down *hadīths*.

The existence of historical evidence and facts related to the writing of  $had\bar{\imath}ths$ , as well as the discovery of ancient manuscripts and compilations of  $had\bar{\imath}ths$  of the  $sah\bar{\imath}bah$ , prove that there were activities of writing and documenting  $had\bar{\imath}ths$  since the beginning of the Prophet's era. This fact also defeats the argument of some who accuse that  $had\bar{\imath}ths$  were only written and documented hundreds of years after the Prophet's death, and at the same time confirms the authenticity of  $had\bar{\imath}ths$  because it is well documented and preserved through generations.

#### References

Abū Dāwūd, Sulyimān ibn al-Ashʿath. (ed. 2009). Sunan Abī Dāwūd. al-Arnāūt, Shuʾaib, Kāmil, Muḥammad (ed.). Damascus: Dār al-Risālah al-ʿĀlamiyah. (Vol. 5).

- Abū Zahou. (1984). al-Ḥadīth wa al-Muhaddithūn. Saudi: al-Ri'āsah al-'Āmmah li Idarah al-Buhūth al-'Ilmiyah wa al-Iftā' wa al-Da'wah wa al-Irsyād.
- al-Sarakhsī, Muḥammad Abī Bakr. (ed. 1993). *Uṣūl al-Sarakhsī*. al-Afghānī, Abū al-Wafā (ed.) Hyderabad: Lajnah Iḥyāʾ al-Maʾārif al-Uthmāniyah.
- al-Aṣbahānī, Abu Nu'aym. (ed. 1998). Maʿrifah al-Ṣaḥābah. al-ʿAzāzī, ʿĀdil ibn Yūsuf (ed.). Riyād: Dāar al-Watan li an-Nasyr. (Vol. 3).
- al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. (ed. 2013). *Fath al-Bārī*. al-Arnāūt, Shu'aib, Mursyid, 'Ādil (ed.). Beirut: al-Risālah al-ʿĀlamiyah. (Vol. 9).
- al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. (n.d.a). Tahdhīb al-Tahdhīb. Cairo: Dār al-Kitāb al-Islamī. (Vol. 11).
- al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. (n.d.b). Tahdhīb al-Tahdhīb. Cairo: Dār al-Kitāb al-Islamī. (Vol. 3).
- al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. (n.d.c). Tahdhīb al-Tahdhīb. Cairo: Dār al-Kitāb al-Islamī. (Vol. 4).
- al-Baghdādī, al-Khatīb. (ed. 2008). *Taqyīd al-ʿIlm.* 'Abd al-Ghaffār, Saʿd (ed.). Cairo: Dār al-Istiqāmah.
- al-Baghdādī, al-Khatīb. (n.d). al-Kifāyah fi 'Ilm al-Riwāyah. (n.p.).
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (ed. 1422a AH). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Zuhair, Muḥammad (ed.). Dār Tauq al-Najāh. (Vol. 4).
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. (ed. 1422b AH). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Zuhair, Muḥammad (ed.). Dār Tauq al-Najāh. (Vol. 1).
- al-Dasūqī, Muḥammad Nasr. (n.d). Qawā'id Raf'u īham Mukhtalaf al-Ḥadīth Bayn al-Muḥaddithīn wa al-Uṣūliyyīn. Cairo: Jamī'a al-Azhar.
- al-Dhahabī, Muḥammad ibn Aḥmad. (1998). *Tadhkirat al-Ḥuffāz*. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah. (Vol. 1).
- al-Dhahabī, Muḥammad ibn Aḥmad. (ed. 2006). Siyar Aʿlām al-Nubalāʾ. al-Shabrāwī, Muhammad Aimān (ed.). Cairo: Dār al-Hadīth. (Vol. 7).
- al-Ghazālī, Abu Hāmid. (ed. 1993). *al-Mustaṣfā*. Abdul al-Salām, Muḥammad (ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyah. (Vol. 1).
- al-Ja'dī, ʿUmar ibn ʿAlī. (n.d). Ṭabaqāt Fuqahāʾ al-Yaman. Sayyid, Fuʾād (ed.). Beirut: Dār al-Qalam.
- al-Khatīb, Muḥammad 'Ajjāj. (1988). al-Sunnah Qabla al-Tadwīn. Cairo: Maktabah al-Wahbah.
- al-Khatīb, Muḥammad 'Ajjāj. (2006). Uṣūl al-Ḥadīth Ulūmuh wa Muṣṭalaḥuh: ʿArḍ wa Dirāsah.

  Beirut: Dār al-Fikr.

- al-Khattābī, Abū Sulaymān. (ed. 1932). *Maʿālim al-Sunan*. Rāghib, Muḥammad (ed.). Halab: al-Matba'ah al-ʿIlmiyah.
- al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. (ed. 1985). al-Taqrīb wa al-Taysīr li Maʿrifat Sunan al-Bashīr Wa al-Nadhīr. al-Khast, Muḥammad 'Usmān (ed.). Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī.
- al-Sakhāwī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān. (ed. 1426 AH). Fatḥ al-Mughīth Bi Sharḥ Alfiyah al-Ḥadīth. Karīm, Muḥammad (ed.) Riyād: Maktabah Dār al-Minhāj.
- al-Ṣālih, Subhī. (2009). ʿUlūm al-Ḥadīth wa Muṣṭalaḥuh: ʿArḍ wa Dirāsah. Beirut: Dār al-ʿIlm li al-Malāyīn.
- al-Shawkānī, Muḥammad ibn ʿAlī. (ed. 2000). Irsyād al-Fuḥūl Ilā Taḥqīq al-Ḥaqq min ʿIlm al-Uṣūl. al-Atharī, Thāmī (ed.). Beirut: Dār al-Maʿrifahh.
- al-Shirāzī, Abū Isḥāq. (ed. 1983). al-Tabṣirah fī Uṣūl Fiqh. Ḥasan, Muḥammad (ed.). Damascus: Dār al-Fikr.
- al-Suhaylī, ʿAbd al-Raḥmān. (n.d). al-Rawḍ al-Unuf fī Tafsīr al-Sīrah al-Nabawiyyah li Ibn Hishām. Majdī (ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah.
- al-Suyūṭī, Jalal al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān. (ed. 1415 AH). *Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī*. al-Fārayābī, Nazr Muḥammad (ed.) Riyād: Maktabah al-Khauthar.
- al-Tirmidhī, Muḥammad ibn ʿĪsā. (ed. 1996). Sunan al-Tirmidhī. ʿAwwād, Bashshār (ed.). Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī. (Vol. 3).
- Azami, Muḥammad Mustafā. (1980). Dirāsat fi al-Ḥadīth al-Nabawī Wa Tarikh Tadwinih. al-Maktab al-Islāmī.
- Ibn 'Abd al-Barr. (2006). al-Istī ab fī Asmā' al-Aṣhāb. Beirut: Dār al-Fikr.
- Ibn Abī Hātim, 'Abd al-Raḥmān. (1952a). al-Jarḥ wa al-Taʿdīl. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. (Vol. 8).
- Ibn Abī Hātim, ʿAbd al-Raḥmān. (1952b). al-Jarḥ wa al-Taʿdīl. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. (Vol. 9).
- Ibn al-Athīr, Abū al-Ḥasan ʿAlī. (1989). Usd al-Ghābah Fī Maʿrifah al-Ṣaḥābah. Beirut: Dār al-Fikr.
- Ibn al-Ṣalāḥ, Uthmān. (ed. 1986). Muqaddimah Ibn al-Ṣalāḥ. 'Itr, Nur al-Dīn (ed.) Beirut: Dār al-Fikr al-Mu'āsir. (Vol. 1).
- Ibn Hajjāj, Muslim. Ṣaḥīḥ Muslim. (n.d.a). ʿAbd al-Bāqī, Fuʾād (ed.). Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turath al-ʿArabī. (Vol.4).
- Ibn Hajjāj, Muslim. Ṣaḥīḥ Muslim. (n.d.b). ʿAbd al-Bāqī, Fuʾād (ed.). Beirut: Dār al-Iḥyāʾ Turath al-ʿArabī. (Vol.4).

- Ibn Hajjāj, Muslim. Ṣaḥīḥ Muslim. (n.d.c). ʿAbd al-Bāqī, Fuʾād (ed.). Beirut: Dār al-Iḥyāʾ Turath al-ʿArabī. (Vol.3)
- Ibn Qutaybah, Abdullah ibn Muslim. (ed. 2009). *Ta'wīl Mukhtalaf al-Ḥadīth*. Salīm, Abū Usāmah (ed.). Cairo: Dār Ibn Affān.
- Ibn Saʿd, Muḥammad. (ed. 1990). al-Ṭabaqāt al-Kubrā. ʿAthā, ʿAbd al-Qādir (ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyah. (Vol. 5)
- Majmaʻ al-Lughah al-ʻArabiyah. (1989). Muʻjam al-Wajīz. Dār al-Tahrir.
- Muir, William. (1861). The Life of Mahomet. London: Smith, Elder and Co.
- Usāmah. (2001). Mukhtalaf al-Ḥadīth Bayna al-Muḥaddithīn wa al-Uṣūliyyīn al-Fuqahāʾ. Riyadh: Dār al-Fadhīlah.



al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 16-36. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press e-ISSN 2600-8386



# دلالات أصوات أحكام التجويد وأثرها في فهم المبهم والمشكل من القرآن الكريم

The Intonation Based on *Tajwīd* Rulings and Its Effect on the Understanding of *Mushkil* and *Mubham* in the Qur'ān

Subaiya bint Abd al-Rashid al-Balouche \*

صُبَيّة بنت عبد الرشيد البلوشي

Radwan Jamal Elatrash \*\*

د. رضوان جمال الأطرش

الملخص: إن القرآن الكريم كتاب الله العظيم أنزله سبحانه وتعالى ليكون هداية للعالمين ومعجزة خالدة إلى يوم الدين، تحدى به أبلغ فصحاء العرب فعجزوا أن يأتوا بآية من مثله، وأذهل العقول والقلوب، فكانت حروفه هداية لكثيرٍ من الغاضبين التائهين في دياجير الكفر والضلال، وعندما سمع بعضهم كلام الله الصابهم الذهول وخروا لله سجداً، وأيقنوا أن هذا الكلام ليس بكلام بشر، ومنذ عهد نزول القرآن الكريم وإلى يومنا هذا فإن فئة العلماء المتخصصة في دراسات القرآن أخذوا يتأملون معانيه وبناء ألفاظه ويقفون على فواصله ومقاطعه وسكناته وحركاته ومداته وغناته تأملاً وتدبراً وتفقهاً وتبصراً، ويتتبعونه حرفاً حرفاً حتى ينهلوا منه خير العلوم والفوائد، ومن أعظم علامات الإعجاز لهذا الكتاب العظيم، أن العلماء عجزوا عن تفسير بعض ألفاظه وآياته تفسيراً متفقاً عليه، فوقفوا عند بعضها بسبب إيهام التعارض والتناقض في تفسير لفظة من ألفاظه والتي تحتمل أكثر من معنى، فخفي عليهم إثر ذلك دلالة اللفظة. نتيجة لذلك فقد أظهر بعض علماء الدراسات القرآنية اهتماماً كبيراً في هذا الجانب من كتاب الله العظيم لما يترتب عليه من استنباط بعض الأحكام الشرعية المتعلقة بجوانب الحياة، ولذلك ألفوا علماً مستقلاً وسموه مشكل القرآن، وهو الأمر الذي يجعل الباحث يتتبع الألفاظ المبهمة الحفية المعنى حتى يشرحها ويوضحها وما تحمل من أحكام ودلالات ومقاصد، ووضعوا يجعل الباحث يتتبع الألفاظ المبهمة الحفية المعنى حتى يشرحها ويوضحها وما تحمل من أحكام ودلالات ومقاصد، ووضعوا بأحكام التجويد في حلّ ووضوح بعض إشكال الألفاظ القرآنية. وهذا كان من الأسهل والأليق لطبيعة هذا البحث استخدام المنهج بأحكام التحويد ألي المناهج التحليلي للوصول إلى أهم النتائج، ومن أهمها: أن لكل لفظة من ألفاظ القرآن دلالات خاصة تبعاً لأصوات التجويد التي تتحكم في مخارج حروفها، وكان ذلك من الأسس والمناهج التي استعان بها العلماء في حل مشكل بعض ألفاظ القرآن

**الكليات المفتاحية:** علم الأصوات؛ التجويد؛ مشكل القرآن؛ الإعجاز التأثيري؛ تلاوة القرآن.

-

<sup>\*</sup> Researcher Scholar. AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia. Email: subaiya100@hotmail.com

<sup>\*\*</sup> Associate Professor. AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia.



al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 16-36. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press e-ISSN 2600-8386



ABSTRACT: The Noble Qur'an is the great book of Allah revealed as guidance for all and an eternal miracle until the Day of Judgment. It challenged the most eloquent of Arabs, but they were unable to produce a verse similar to it. It amazed not only their minds but also their hearts. Its words guided those who were lost in depths of disbelief and misguidance and when some of them listened to God's word, they were amazed and prostrated to Him, realizing that these words are not human speech. Since the beginning of revelation to this day, a group of scholars specializing in the studies of the Qur'ān have analysed and contemplated on its meanings and the construction of its words, fawāṣil, muqāṭʿah, sakanāt, ḥarakāṭ, muddāt and melody. One of the greatest signs of the miraculousness of this great book is that the scholars were unable to agree upon an explanation of some of its words and verses, so they paused at some of them because of the apparent contradiction in the interpretation of one of its words that carry more than one meaning. As a result, some scholars of Qur'ānic studies have shown great interest in this aspect of the Book of God, as it entails eliciting some legal rulings related to aspects of life. This gave birth to the science of mushkil al-Qur'ān, which is concerned with ambiguous words and their unapparent meanings. This laid the foundations, rules and approaches in dealing with problematic words and verses. In light of this, this research explores the extent of the impact of reading the Qur'ān with in line with the rules of tajwīd in solving apparent problems. This research adopted inductive analytical methods to present that each word of the Qur'an has special connotations in accordance with its sound and intonation, and this was one of the foundations and methods that scholars used to solve apparent problems of some words of Qur'an.

**Keywords & phrases:** 'Ilm al-aṣwāt; tajwīd; mushkil al-Qur'ān; al-i'jāz al-ta'thīrī; tilāwah al-Qur'ān.

#### المقدمة

إن القرآن الكريم له شأن عظيم في حياة كل مسلم، وهو رسالة الله في في الأرض، وهو كتاب هداية، وهو المنبع الصافي الذي يُنهل منه فلسفتهم الروحية والحُلقية، وهو بالجملة الموجّه لهم في الحياة والمعاملات وشتى مظاهر الحياة، فلا عجب أن يكون القرآن الكريم موضع عناية المسلمين منذ القدم، فقد تتابعت أنواع المؤلفات في أحكامه وفي تفسيره وفي بلاغته وفي لعته وفي إعرابه، حتى ازدهرت في الثقافة الإسلامية ضروب من العلوم والفنون حول القرآن الكريم وقحت رايته، فكان القرآن الكريم جلّ اهتمام علماء الإسلام في جميع العصور، ونتج عن هذا الاهتمام والسعي تعدد وتفرع العلوم القرآنية، ولم يقف العلماء عند كلماته وسكناته فحسب بل أخذهم التفكير في أصوات حروفه، فالقرآن الكريم نزل مجوداً مرتلاً، وتتلى آياته مرتلة بأصوات لم يقرأ بها أي كتاب من ذي قبل، وتناقلت قراءة الكريم بهذه الكيفية بين الأجيال والأمم، ونُقل جيلاً بعد جيل من أفواه قراء متقنين متصلين في قراءته بأعظم وأطهر سند، وهو سند المصطفى هي، فكان التأمل في أصوات أحكام التجويد عبادة يتفكر بها كثير من أثمة وأهل العلم، وكشف الحكمة والخاية الربانية في تلاوة القرآن الكريم بأصوات متنوعة تأخذ بالألباب ويعيش القارئ أو المستمع أجواء الآية وما تحمل من رسائل ربانية، فهذه الأصوات التي تمتزج بكلهات القرآن الكريم من مدّ، وغنة، وإدغام، وتفخيم، وترقيق، وغيرها من أحكام التجويد، ولا عجب أن أخرج البخاري بسنده عن أبي هريرة هي أنه كان يقول: قال رسول هذا "أَذَن الله من أَذَن لِلنّي من أنْ يُتَخَرِ بالبُخاري بسنده عن أبي هريرة هي أنه كان يقول: قال رسول هذا "لمَّ يُنْ يَتَغَنَّى بالقُرْآنِ». "

ومها يكن من أمر، فإن العاقل يتيقن أن لأصوات الألفاظ علاقة في معاني الآيات وأحداثها، فبجانب الاهتهام بالنطق الصحيح لأحكام التجويد وتلاوة القرآن الكريم حق تلاوة كذلك لابد لنا أن نهتم بفهم بمعاني أصوات أحكام التجويد، والحكمة من تعبيراتها الصوتية، فهو من أسرار الإعجاز القرآني، والسعي إلى كشف الغاية الربانية من ترتيل القرآن الكريم بهذه الأصوات التي لها أثرها في النفس، وربطها بمضمون الآيات وما تحمل من عظات وعبر ورسائل ربانية للبشرية، وشدة عناية علماء الإسلام بالقرآن الكريم لفت انتباه أعداء الإسلام وأثار فضولهم؛ فظهرت فئة منهم تثير الشبهات في آياته، وتتعمد التركيز على الألفاظ المبهمة؛ لتتكئ عليها في الشبهات، وعندما كثرت المطاعن في القرآن الكريم، وأوشكت الشبهات أن تأخذ سبيلها إلى نفوس ضعاف الإيهان نهض فريق من العلماء يدرؤون عنه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wīl Mushkil al-Qur'ān.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> al-Salāmī, al-I'jāz al-Fannī Fī al-Qur'ān al-Karīm, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> al-Bukhāri, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (5023).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zāhīd, Rawd, and Qatfī, 'Ilm al-Aswāt Wa Takāmul al-Ma'ārif, 241.

وينافحون دونه ويرمون من ورائه بالحجج النيرة، والأدلة الواقعة، فشرعوا أقلامهم لتأليف الكتب والرسائل في الرد عليهم، وتبيين مفترياتهم، وفي طليعة هؤلاء أبو محمد عبد الله ابن مسلم بن قتيبة الدينوري، فقد عمد إلى مطاعنهم فيه فجمعها، ثم كرّ عليها بالنقض في كتابه الجليل: (تأويل مشكل القرآن)، الذي قال فيه: "وقد اعترض كتابَ الله بالطعن مُلْحدون، ولَغَوْا فيه وهجروا، واتَّبعوا ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، بأفهام كليلة، وأبصار عليلة ونظر مدخول، فحرَّ فوا الكلام عن مواضعه، وعدلوه عن سبله، ثم قَضَوا عليه بالتناقض والاستحالة واللحن، وفساد النظم والاختلاف، فأحبَبْتُ أن أَنْضَحَ عن كتاب الله، وأرمى مِنْ ورائه بالحجج النيرة والبراهين البيِّنة، وأكشف للناس ما يَلْسون"،° وقد بدأ ابن قتيبة موضوعات كتابه بالحكاية عن الطاعنين والردِّ عليهم في وجوه القراءات، وساق زعمهم في وجود اللحن في القرآن والتناقض والاختلاف والمتشابه، وتكرار الكلام والزيادة فيه، ومخالفة ظاهر اللفظ معناه، وعقد باباً سَيَّاه (تأويل الحروف التي ادُّعي على القرآن بها الاستحالة وفساد النظم)، وكانت مسألة الاعجاز من أبرز المسائل التي تعاورها العلماء بالبحث في أثناء تفسيرهم للقرآن، وردهم على منكري النبوة، وخوضهم في علم الكلام، كعلى بن ربن كاتب المتوكل في كتاب: (الدين والدولة)، وكأبي جعفر الطبري في تفسيره: (جامع البيان عن وجوه تأويل آي القرآن)، وكأبي الحسن الأشعري في (مقالات الإسلاميين)، وأبي عثيان الجاحظ في كتاب: (الحجة في تثبيت النبوة)، <sup>٧</sup> وغيرهم. سيتحدث البحث عن محورين أولهما: تفسير آيات القرآن بناء على دلالات أصوات أحكام التجويد وأثره في فهم المبهم والمشكل من القرآن، والمحور الثاني: نهاذج على التعامل مع مشكل القرآن وتفسيره عن طريق أصوات أحكام التجويد، وقد خلص البحث إلى نتيجة مفادها أن دلالات أصوات أحكام التجويد من الأسس والمناهج التي استعان بها العلماء في حل مشكل بعض ألفاظ القرآن الكريم وإن لم تكن بصورة مباشرة.

## ١. التعريف بالكليات المفتاحية: الدلالة، الصوت، التجويد، القرآن، المبهم، المشكل

## ١,١ التعريف بمصطلح الدلالة

توطئة: اهتم العلماء منذ زمن بعيد في مسألة مفهوم (الدلالة) كل في ميدانه وتخصصه، وقد آثر بعض أهل اللغة من المحدثين استعمال مصطلح "علم الدلالة" مرادفاً لمصطلح (المعنى)، وحصروه في الدراسة الجمالية للألفاظ والتراكيب اللغوية، وهو ما يخص (علم المعاني) في البلاغة العربية، وهو لا يعني إلا اللفظ اللغوي بحيث لا يمكن

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibn Qutaybah, *Ta'wīl Mushkil al-Qur'ān*, 4; al-Kharrāṭ, *'Ināyat al-Muslimīn Bi'l-Lughah al-'Arabiyyah*, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibn Qutaybah, *Ta'wīl Mushkil al-Qur'ān*, 182; al-Kharrāṭ, *'Ināyat al-Muslimīn Bi'l-Lughah al-'Arabiyyah*, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> al-Bāqillānī, *I'jāz al-Qur'ān*, 7.

إطلاقه على الرمز اللغوي، ومن أسباب إبعاد مصطلح (المعنى)؛ لأن مصطلح (الدلالة) يعين على اشتقاقات فرعية مرنة نجدها في مادة: (الدلالة: الدال/ المدلول/ المدلولات/ الدلالات/ الدلالي)، وهو لفظ عام يرتبط بالرموز اللغوية، وغير اللغوية.^

مفهوم الدلالة لغة: ورد في مقاييس اللغة: الدال واللام: أصلان، أحدهما: إبانة الشيء بأمارة تتعلمها، والآخر: اضطراب في الشيء فالأول، قولهم دللت فلانا على الطريق والدليل الأمارة في الشيء وهو بين الدَّلالة والدِّلالة، ودلل: أي في دلالة الإرشاد أو العلم بالطريق الذي يدل الناس ويهديهم، بقوله: "والدَّليل ما يُستَدَلُّ به، ' والدلالة بهذا المعنى لا تختصُّ باللغة فقط، بل هي عامة في كل ما يوصل إلى المدلول، ومتى دل الشيء على معنى، فقد أخبر عنه وإن كان صامتًا، وأشار إليه وإن كان ساكنا، ' فالدلالة تعني الهداية والتوصيل إلى طريق أو شيء هداية أو توصيلا قويا، أي موثوقا به. ' ا

الدلالة في الاصطلاح: عرفت الدلالة في الاصطلاح بتعريفات شتى، وهي غالباً مشتقة من معناها اللغوي، وتتقارب التعريفات في المضمون، واخترت في هذا المقام التعريف الملائم لموضوع الدراسة، فقد عُرّف علم الدلالة اصطلاحا: "بأنه العلم الذي يقوم بدراسة المعنى سواء على مستوى الكلمة المفردة أو على مستوى الجملة والتركيب، أو على مستوى الصوت"، "أ وعُرف كذلك: "بأنه ذلك الفرع من علم اللغة الذي يتناول نظرية المعنى"، أو أي العلاقة المتبادلة بين اللفظ والمعنى.

الدلالة في القرآن الكريم: القرآن الكريم يمثل ذروة ما وصل إليه الخطاب اللغوي من فصاحة اللغة وجودة التعبير والدلالة، فلو تتبعنا لفظ (دل)، وما صيغ منه في معاجم اللغة المعروفة؛ لألفينا دلالته لا تبتعد عن ذلك المجال الذي رسمه القرآن الكريم، ووردت لفظة الدلالة في القرآن الكريم بمشتقات متنوعة الدلالة، وتتبع معاني لفظة الدلالة في القرآن الكريم إثبات لصحة تعريف الدلالة في اللغة والاصطلاح، فالقرآن الكريم المصدر الأساسي لمعاني المفردات في اللغة العربية، وقد أورد القرآن الكريم صيغة (دل) بمختلف مشتاقاتها في سبعة مواضع، وهي: قوله تعالى: ﴿ فَدَلَّ للهُمَا يَغُرُورً فَلَمَّا ذَاقًا ٱلشَّجَرَةَ ﴾ [الأعراف: ٢٢]، وقوله تعالى: ﴿ إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلُ أَدُلُكُمْ عَلَى مَن يَكُفُلُهُ ﴿ وَله اللهُ ال

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 'Abd al-Jalīl, 'Ilm al-Dilālah: Usūluhu Wa Mabāhithuhu Fī al-Turāth al-'Arabī, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibn Fāris, Mu'jam Maqāyīs al-Lughah, 2:259.

<sup>10</sup> Ibn Manzūr, Lisān al-ʿArab, 11:247.

<sup>11</sup> al-Jāḥiz, al-Bayān Wa al-Tabyīn, 1:57.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> al-'Adawī, 'Ilm al-Dilālah, 590.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 'Umar, 'Ilm al-Dilālah, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> al-Bahansāwī, 'Ilm al-Dilālah Wa al-Nazariyyāt al-Dilāliyyah al-Hadīthah, 45.

١٢٠]، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ مِسَاكِنَا ثُمَّ جَعَلُنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلَا ﴿ وَاللهِ قَانَ: ٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَاَبَّةُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ ۚ ﴾ [الفرقان: ٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ يُنَبِّئُكُمْ إِذَا مُرِّقْتُمْ كُلَّ مُمَرَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [سبأ: ٢٤]

وردت في الآيات الكريمة لفظة (دل) بصيغ مختلفة، ونلاحظ أنها تشترك في تعيين أصلها اللغوي، فإذا كان اللفظ (دل) وما صيغ منه في القرآن الكريم تعني الإعلام والإرشاد والإشارة والرمز، فإن المصطلح العلمي للدلالة الحديثة لا يخرج عن هذه المعاني، إلا بقدر ما يضيف من تحليل عميق للفعل الدلالي، كالبحث عن البنية العميقة للتركيب اللغوي بملاحظة بنيته السطحية من أصوات الحروف، أو افتراض وجود قواعد دلالية على مستوى الذهن تكفل التواصل بين أهل اللغة الواحدة. "معنى ذلك أن لفظة الدلالة في القرآن الكريم تشير إلى: الإعلام والإرشاد والإشارة والرمز، وهذا المعنى نستفيد منه في استنباط دلالات أصوات الحروف. "ا

ويتضح مما سبق أن علم الدلالة تعني: كل ما يتوصل به إلى معرفة الشيء كدلالة الألفاظ على المعنى ودلالة الإشارات والرموز والكتابة والعقود في الحساب، وسواء كان ذلك بقصد ممن يجعله دلالة أو لم يكن بقصد، وأصل الدلالة مصدر كالكناية والأمارة، والدال من حصل منه ذلك، والدليل في المبالغة كعالم، وعليم، وقادر، وقدير، ثم يسمى الدلال والدليل دلالة كتسمية الشيء بمصدره. ١٧

## ١,٢ التعريف بمفهوم الصوت

الصوت في اللغة: يقال: رجل صائت حسن الصوت شديده، ١٨ الصاد والواو والتاء أصل صحيح واحد، وهو الصوت، وهو جنس لكل ما وقر في أذن السامع، يقال هذا صوت زيد، ١٩ والصوت أي الجُرْسُ، ٢٠ والجمع: أصوات، وقيل: الصوتُ صوتُ الإِنسان وغيره، وعرفه الراغب الأصفهاني فقال: "هو الهواء المنضغط عن قرع جسمين، وذلك ضربان، وهما: الأولى صوت مجرد عن تنفس بشيء كالصوت الممتد، والثانية التنفس بصوت ما، والمتنفس ضربان: غير اختياري كما في الجهادات والحيوانات، واختياري كما في الانسان وذلك ضربان: ضرب باليد، وضرب بالفم، والنطق منه إما مفردة من الكلام وإما مركب". ٢١

19 Ibn Fāris, Mu'jam Maqāyīs al-Lughah, 3:318.

<sup>15 &#</sup>x27;Abd al-Jalīl, 'Ilm al-Dilālah: Usūluhu Wa Mabāhithuhu Fī al-Turāth al-'Arabī, 23-25.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> al-Balūshī, al-Tafkhīm Wa al-Tarqīq Wa Atharuhumā al-Dilālī: Sūrat al-Nūr Anmūdhajan, 144.

 $<sup>^{\</sup>rm 17}$ al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Mufradāt Fī Gharīb al-Qur'ān.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> al-Farāhīdī, al-'Ayn, 7:146.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibn Manzūr, Lisān al-ʿArab, 2:57.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> al-Rāghib al-Asfahānī, al-Mufradāt Fī Gharīb al-Qur'ān, 306.

الصوت اصطلاحاً: عرفه ابن سينا فقال: "الصوت تموج الهواء ودفعة بقوة وسرعة من أي سبب كان." ٢٢ وعرفه ابن جني: الصوت عرض يخرج مع النفس مستطيلا متصلا حتى يعرض له في الحلق والفم والشفتين مقاطع تثنيه عن امتداده واستطالته فيسمى المقطع أينها عرض له حرفا وتختلف أجراس الحروف بحسب اختلاف مقاطعها. ٢٢

وعرفه بعض علماء اللغة المختصين بعلم الأصوات النطقي: "أنه علم يبحث في عملية إنتاج الأصوات اللغوية وطريقة نطقها ومكان نطقها، ويدعوه البعض علم الأصوات الفسيولوجي أو علم الأصوات الوظائفي"، <sup>٢٤</sup> وقال بعض علماء اللغة عن الصوت بأنها: "ظاهرة ندرك أثرها دون أن ندرك كنهها". <sup>٢٥</sup> وعرف كذلك بأنه: " أصغر وحدة منطوقة مسموعة يمكن الإحساس بها عند التحليل اللغوي، ولا يمكن النطق بها إلا من خلال مقطع يكون الصامت <sup>٢٨</sup> فيه مصحوبا بالصائت، <sup>٢٨</sup> أو الصائت مصحوبا بالصامت. "<sup>٢٨</sup>

خلاصة ما سبق أن الصوت عبارة عن تصادم جسمين، وأثبت ذلك علماء الصوت من خلال تجارب حقيقية لا يتضمنها الشك أن كل صوت مسموع يستلزم وجود جسم يهتز معه على أن تلك الهزات لا تدرك بالعين في بعض الحالات، كما اثبتوا أن هزات مصدر الصوت تنتقل في وسط غازي أو سائل صلب حتى تصل إلى الأذن الإنسانية، وهذا ما نستفيد منه في خارج أصوات الحروف الهجائية، أن صوتها يخرج من تصادم عضوين للنطق في فم الإنسان، عدا حروف المد؛ لأنها تخرج من الجوف، وكذلك يتضح من التعريفات السابقة مدى عناية العلماء بقضية الصوت اللغوي، ومصدر خروجه، والذي نركز عليه من تعريف الصوت ونخصه هو محل خروج أصوات الحروف الهجائية. "

## ١,٣ التعريف بمصطلح التجويد

التجويد لغة: التجويد جاد الشّيء يَجُودُ جَودَةً فهو جيد، ٣١ أي ضد الرداءة، جَودَ: الجَيِّد: نَقِيضُ الرَّدِي، وَجَادَ الشّيءُ جُودة وجَوْدة أَي صَارَ جيِّداً، وأَجدت الشيءَ فَجَادَ، والتَّجويد مِثْله، ٣٢ والتجويد هو مصدر من جود تجويداً

<sup>26</sup> الصامت: هو الحرف المستقر في مخرجه المحقق، والصوت لا يتعدى المخرج، وهي جميع الحروف الهجائية، عدا حروف المد. aI-Fayyūmī, Ilm al-Aşwāt al-Lughawiyyah, 65.

<sup>30</sup> Bin Jamil, "Islamic Scriptures and Voice Intonation: A Preliminary Survey in Arabic Linguistic Thought and Ḥadīth Interpretive Discourse."

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibn Sīnā, Asbāb Hudūth al-Hurūf, 123.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibn Jinnī, Sirr Ṣinā at al-I rāb, 1:6.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> al-Khūlī, *al-Aṣwāt al-Lughawiyyah*, 232.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> al-Khūlī, 9.

al- الصائت: هو الحرف الذي مخرجه مقدر، ويمكن مطه، وتطويله، وهي حروف المد الثلاثة، والواو والياء الساكنتين المفتوح ما قبلهها. 27 Fayyūmī, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Anīs, al-Aṣwāt al-Lughawiyyah, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Anīs, 9.

<sup>31</sup> al-Farāhīdī, al-ʿAyn, 6:169.

<sup>32</sup> Ibn Manzūr, Lisān al-'Arab, 3:135.

إذا أتى بالقراءة مجودة الألفاظ، بريئة من الجور في النطق بها، ومعناه انتهاء الغاية في إتقانه، وبلوغ النهاية في تحسينه، ولهذا يقال جود فلان في كذا إذا فعل ذلك جيداً، والاسم منه الجودة.٣٣

تنوعت وتغايرت تعريف لفظة التجويد اصطلاحاً عند أهل الأداء من علماء السلف والخلف فمنهم من فصل، ومنهم من اقتضب ولخص، ولكن الجميع يتفقون في المضمون والفحوى والنتيجة، وجُلّ تعاريف العلماء قديماً وحديثاً استندت على تعريف الإمام الداني في كتابه (التحديد في الإتقان والتجويد)، فتعريف علم التجويد اصطلاحاً كما عرفه الإمام الداني هو: "إعطاء الحروف حقوقها وترتيبها ومراتبها، وردّ الحرف من حروف المعجم إلى مخرجه وأصله، وإلحاقه بنظيره وشكله، وإشباع لفظه، وتمكين النطق به على حال صيغته وهيئته من غير إسراف ولا تعسف، ولا إفراط ولا تكلف."

التجويد في الاصطلاح: عرَّفه الإمام ابن الجزري بقوله: "هو حلية التلاوة وزينة القراءة وهو إعطاء الحروف حقوقها وترتيبها مراتبها ورد الحرف إلى مخرجه وأصله وإلحاقه بنظيره وشكله وإشباع لفظه وتلطيف النطق به على حال صيغته وهيئته من غير إسراف ولا تعسف ولا إفراط ولا تكلف"، " أي تلاوة القرآن الكريم تلاوة صحيحة بإعطاء كل حرف حقه ومستحقه مخرجا وصفة وحركة، مع معرفة الوقوف.

نلاحظ في تعريف ابن الجزري أنه مشتق من تعريف الإمام الداني، وجزء كبير من تعريفه منقول منه، وهكذا غالب التعاريف لمصطلح التجويد في كتب المتخصصين منقولة من كتب السلف مع إضافات بسيطة، والغاية تصب على أن علم التجويد القرآني هو علم مرتبط بكيفية نطق أصوات الحروف أثناء تلاوة القرآن الكريم، كها قرأها النبي عليه الصلاة والسلام، وقد أنزل الله على القرآن الكريم مجوداً مرتلاً على قلب المصطفى ، فقال تعالى: ﴿وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلَاتُ وَ الفرقان: ٣٢]، ومن يقرأ القرآن مجوداً مصححاً كها أنزل تتلذذ الأسهاع بتلاوته، وتخشع القلوب عند قراءته، حتى يكاد أن يسلب العقول، ويأخذ بالألباب، فهو سر من أسرار الخالق يودعه من يشاء من خلقه، ٣٦ ويجب على متعلم أحكام التجويد الاعتناء بالحركات، والإتيان بها من غير إفراط ولا تفريط، ومراعاة الإعراب، وإشباع الحركات، وتبيين السواكن، وإظهار بيان حركة المتحرك من غير تكلف ولا مبالغة، ويأتي كل ذلك برياضة اللسان والفك.

## ١,٤ تعريف القرآن الكريم

القرآن لغة: اختلف العلماء في المعنى اللغوي للقرآن منهم من قال إنَّ القرآن اسم عَلَمٍ غير مُشتقً من جذرٍ لغوي وغير مهموزٍ، ومنهم من قال إنه مهموز، وهو القول الراجح. القرآن: "تأتي بمعنى الجمع والضم، والقراءة: ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل، والقرآن في الأصل كالقراءة: مصدر قرأ قراءة وقرآنًا، نحو قوله تعلل:

<sup>33</sup> Ibn al-Jazarī, al-Tamhīd Fī 'Ilm al-Tajwīd, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> al-Dānī, al-Taḥdīd Fī al-Itqān Wa al-Tajwīd, 69.

<sup>35</sup> Ibn al-Jazarī, al-Nashr Fī al-Qirā'āt al-'Ashr, 1:167-168.

<sup>36</sup> Ibn al-Jazarī, 1:168.

﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمُعَهُ وَقُرَءَانَهُو۞ فَإِذَا قَرَأُنَهُ فَاتَّبِعُ قُرَءَانَهُو۞﴾ [القيامة: ١٧-١٨] أي قراءته، فهو مصدر على وزن "فُعلان" بالضم"."

القرآن اصطلاحا: "القرآن الكريم: "هو كلام الله تعالى المعجز المنزّل على خاتم الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم بواسطة أمين الوحي جبريل عليه السلام المنقول إلينا بالتواتر، المتعبد بتلاوته، المبدوء بسورة الفاتحة والمختتم بسورة الناس". ٢٨

# ٥,١ مفهوم مصطلح المبهم

المبهم لغةً: الخفيُّ والمُشْكل، فقولهم: أَجْم الأمر، أي: خَفي وأشكل. ٣٩

أقسام المبهم: إن درجة الإبهام في الألفاظ متفاوتة، فبعضها أكثر خفاءً وإشكالًا من بعض، فهي على مراتب في الخفاء، ولذلك ينقسم المبهم إلى أنواع.

ولكن اختلف علماء الأصول في هذا التقسيم، فقسم الحنفية اللفظ المبهم غير واضح الدلالة إلى أربعة مراتب، بعضها أشد خفاء من بعض، وهي: الخفي، والمُشْكِل، والمُجْمَل، والمُتشابه، وأشدها خفاء: المتشابه، ثم المجمل، ثم المشكل، ثم الخفي. <sup>13</sup> وقسم الجمهور (المتكلمون) المبهم إلى نوعين: المُجْمَل، والمتشابه، وهو رأي الأكثرين، ويرى بعض المتكلمين أن المبهم هو المجْمل فقط، وأن المتشابه نوع مستقل. <sup>23</sup>

## ١,٦ مفهوم مصطلح المشكل

المشكل لغة: شْكَلْت الكتابَ بالأَلف كأَنك أَزَلْت بِهِ عَنْهُ الإِشْكال وَالإلْتِبَاسَ؛ حَرْفٌ مُشْكِلٌ أي: مُشْتَبِهٌ ملتَبِس. ٢٦

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> al-Qaṭṭān, *Mabāḥith Fī ʿUlūm al-Qurʾān*, 15; al-Dulaymī, *Jamʿ al-Qurʾan: Dirāsah Taḥlīliyyah Li-Marwiyyātihi*, 17.

<sup>38</sup> Ma'bad, Nafaḥāt Min 'Ulūm al-Qur'ān, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Muștafā et al., al-Mu jam al-Wasīt, 1:74.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> al-Zuḥaylī, al-Wajīz Fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, 2:108.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> al-Zuḥaylī, 2:108.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> al-Zuḥaylī, 2:109.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ibn Manzūr, *Lisān al-ʿArab*, 11:358.

المشكل اصطلاحاً: هو اللفظ الذي خفي معناه، ولا يدل بصيغته على المراد منه، ولا بدَّ من قرينة تبين المراد منه، فمنشأ الإشكال ذات الصيغة واللفظ، ولذلك فإنه لا يدرك معناه إلا بالتأمل وبقرينة خارجية تبين المراد منه، وتكون هذه القرينة غالبًا في متناول البحث. 31

و يختلف المشكل عن الخفي أن الإبهام في المشكل منشؤه من نفس اللفظ، ولا يمكن فهم معناه المراد إلا بقرينة، أما الخفي فإن الإبهام فيه من طريق خارج عن اللفظ، ويعرف المراد منه من غير قرينة، فالمشكل أشد إبهامًا من الخفي، لكن يتفق المشكل والخفي في أن كلًّا منها يحتاج إلى بحث وتأمل، ومن أمثلة المشكل: اللفظ المشترك فإنه موضوع في اللغة لأكثر من معنى واحد، فإن ورد في التشريع بدون دلالة على أحد المعاني التي وضع لها، كان ذلك مشكلًا. ٥٤

## ٢. أهمية الدلالة الصوتية، وأثرها على تفسير القرآن الكريم عموماً

الدلالة الصوتية هي المعنى المفاد من إيثار صوت على آخر، أو مجموعة من الأصوات على أخرى في الكلام المنطوق به، فهذه الدلالة المستمدة من طبيعة الأصوات ذاتها، إذ الأصوات متفاوتة قوة وضعفاً، وهي الدلالة المستمدة من التشكيل الصوتي للخطاب من حيث تكوينه وأدائه ونطقه، من منطلق أن الصوت مظهر من مظاهر الانفعال النفسي، ومن منطلق وجود العلاقة الوطيدة بين الصوت والدلالة، يدرك من الجرس، كو الإيقاع المتولد من التشكيل الصوتي للخطاب نوع من التآلف والتوافق بين صفة الصوت وصفة الحدث وما تحمل من دلالات وطبيعة الأحداث والمواقف، كوهي العلاقة بين أصوات الكلمة ومعانيها، ومساهمة الصوت في المعنى، بها له خصائص تميزه عن غيره في السمع، وهو ما يعرف بالقيمة التعبيرية للصوت، ومن مظاهر الدلالة الصوتية: التنغيم والنبر، ودلالات أصوات الحروف وما توصف به هذه الأصوات، ومن مظاهر الدلالة الصوتية: التنغيم والنبر، ولالات أصوات الحروف وما توصف به هذه الأصوات فهي تتضمن أيضا أصوات أحكام التجويد من الغنن، والمدود، والإمالة، والإدغام، والاخفاء، والقلب، والقلقلة، وتفخيم الصوت وترقيقه، وغيرها، ودلالات أصوات أحكام التجويد في القرآن الكريم تعني المعاني الدلالية التي تستشف من أصوات الحروف الهجائية عندما تلتقي مع بعضها في كلهات القرآن الكريم، وأثر دلالة أصواتها على ما تتضمن الآيات من مقاصد الشرع، "و وبعد علم الأصوات اللغوية من أوائل العلوم الكريم، وأثر دلالة أصواتها على ما تتضمن الآيات من مقاصد الشرع، "ويعد علم الأصوات اللغوية من أوائل العلوم الكريم، وأثر دلالة أصواتها على ما تتضمن الآيات من مقاصد الشرع، "ويعد علم الأصوات اللغوية من أوائل العلوم

46 al-Fayyūmī, 'Ilm al-Dilālah al-Lughawiyyah: Dirāsah Taṭbīqiyyah 'alā al-Qur'ān al-Karīm, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> al-Zuḥaylī, al-Wajīz Fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, 2:112.

<sup>45</sup> al-Zuḥaylī, 2:113.

<sup>.</sup> لفظة (جرس) تعنى: الصوت والنغم al-Salāmī, al-I'jāz al-Fannī Fī al-Qur'ān al-Karīm, 215-16.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Qādir, Tajalliyāt al-Dilālah al-ʾĪḥāʾiyyah Fī al-Khiṭāb al-Qurʾānī Fī Ḍawʾ al-Lisāniyyāt al-Muʿāsirah: Sūrat al-Tawbah Anmūdhajan, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Zāhīd et al., 'Ilm al-Aṣwāt Wa Takāmul al-Ma'ārif Bayna 'Ilm al-Aṣwāt Wa 'Ilm al-Tajwīd, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Anīs, *al-Aṣwāt al-Lughawiyyah*, 46–48; ʿAbd al-Ḥamīd, *Muʿjam al-Lughah al-ʿArabiyyah al-Muʿāṣarah*, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> al-Bakrī, *Dirāsāt Fī al-Dilālah al-Qur'āniyyah*, 45.

التي حظيت باهتمام العلماء العرب الأوائل، إلى أن وصل هذا العلم إلى درجة متقدمة على باقي العلوم اللغوية الأخرى، ويرجع سبب إلى اهتمام العلماء بهذا العلم لارتباط مادته بالقرآن الكريم وتجويده، وقد تنبه اللغويين العرب القدماء إلى دلالة بعض الأصوات اللغوية، وذلك بارتباطها بالكلمة الواحدة، وقد حاول العديد من العلماء المحدثين استيحاء الدلالة من خلال الاصوات، وذلك عبر ما يرتبط به الصوت من الصفات الذاتية، أو العارضة، إضافة إلى مخرج ذلك الصوت، وإن من أهم ما شغل العلماء والباحثين، قديماً وحديثاً، تلك العلاقة القائمة بين الصوت اللغوى المفرد، والدلالة، ولكنهم إلى اليوم لم يتوصلوا إلى نتائج واضحة ينأى عنها الجدل،٥٢ وظهر في تفاسير العلماء عنايتهم بوحدة الصوت أثناء تفسير المفردة القرآنية، وذلك لأثرها على تفسير الآيات وبيان مفرداته، وإيضاح المبهم منه إذا وجد، ومن هؤ لاء العلماء الإمام الرازي في التفسير الكبير يقول: " وقد يتفق في بعض الألفاظ كونه مناسباً لمعناه مثل تسميتهم القطا بهذا الاسم؛ لأن هذا اللفظ يشبه صوته وكذا القول في اللقلق..." ،٥٣ ثم كرر ما قاله ابن جني، فقال: "وأيضا وضعوا لفظ الخضم لأكل الرطب نحو البطيخ والقثاء ولفظ القضم لأكل اليابس نحو قضمت الدابة شعيرها؛ لأن حرف الخاء يشبه صوته أكل الشيء الرطب، وحرف القاف يشبه صوته أكل الشيء اليابس، ولهذا الباب أمثلة كثيرة ذكرها ابن جني في الخصائص"، ٥٠ وهذا يدل على اهتمام العلماء بأصوات الحروف وصفاتها في تفسير القرآن الكريم؛ لأن لها أثر في دلالاتها، ودلالات أصوات الحروف الهجائية تكون مكتسبة مع ما يتناسب في السياق والتركيب، فلو فرضنا لصوت الحرف دلالات معينة لا يخرج منها، فهذا يعود سلباً على ما تحمل العبارة من غايات ومقاصد أخرى، وشتان بين الكلام الإنساني و النص القرآني الرباني؛ فإنه ثري بالدرر والفوائد والأسلوب الرباني العظيم المعجز، فالقرآن الكريم معين لا ينضب وفوائده لا حدود لها، فأصوات الحروف وضعت في الكلمات القرآنية بها يناسب المقام وما يريده الخالق من عباده حتى يتعظوا ويعتبروا، وما يؤثر في عقولهم وقلوبهم ويقيّم سلوكهم، ٥٥ ومن أمثلة استعانة العلماء بصفات الحروف أثناء التفسير في قوله تعالى: ﴿قَالُواْ تَاللَّهِ تَفْتَوُّا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَلِكِينَ۞﴾ [يوسف: ٨٥] كلمة "تفتأ" التي تكررت فيها التاء وتلتها الهمزة وهي من الحروف الشديدة أيضا، وجردت كلمة (تفتأ) من لا النافية لتخلص الشدة في التركيب ثم جاءت كلمة (تذكر) فيها حرفان من حروف الشدة وهي التاء والكاف، ثم جاءت كلمة (حرضاً) في هذا الموضع لتتم ندرة التعبير فإنها مع تفخيم الضاد فيها وثقلها نادرة الوقوع، وهذا التعبير القرآني يعكس الحالة النفسية التي كان عليها المحكي عنهم، فإنهم كانوا يشعرون كلما طرق ذكر يوسف مسامعهم أو خطر على قلوبهم ببشاعة جريمتهم ،فتتصور لهم في سويداء قلوبهم وتتمثل لهم أمام سواد أعينهم وتجرد لهم ضمائرهم سياطا من الملامة تلدغهم بوقعها في نفوسهم، فقد جنوا على أبيهم الشيخ الكبير الحاني وعلى أخيهم الناشئ الصغير الضعيف، وهم يرغبون في التخلص من الإحراج الذي يثقل نفسياتهم كلما دار اسم يوسف على اللسان، وبالأخص لسان أبيهم الذي

52 Qabhā, al-Taḥlīl al-Ṣawtī Li'l-Naṣs, 62.

<sup>53</sup> al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, 1:30.

<sup>54</sup> al-Rāzī, 1:30.

<sup>55</sup> al-Balūshī, al-Tafkhīm Wa al-Tarqīq Wa Atharuhumā al-Dilālī: Sūrat al-Nūr Anmūdhajan, 183.

لا ينفك عن ذكره ولا تبارح نفسه ذكراه، "وأيضاً قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ يُأْرَضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَاءُ وَقُوضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ [هود: 33] يصور الله ره عاقبة قوم نوح وما أصابهم من الغرق، ويستشف من أصوات حروف الآيات ومن وزن كلهاتها الدلالة على القدرة الإلهية العظيمة، ٥ فإن الذي أوتي نصيباً من الذوق والحس يشعر بتلاوة هذه الآية بهاجس نفسي يستوقفه عند كل كلمة وحرف، وبل عند كل صوت من أصوات أحكام التجويد لما فيها من دقة الترتيب وجمال التنسيق بين الحروف وأصواتها وبين الكلمات، وما يصحب ذلك من ترتب المعاني، وتساوقها فكان كل حرف منها له دلالة خاصة، ولو أن حرفاً من هذه الحروف انتزع من مكانه لم يسد غيره مسده، وبهذا يظهر أن البلاغة كها تكون في الجمل تكون في المفردات، وأصوات الحروف مع الترتيب، وإن كانت الكلمات المفردة لا يتجل جمالها، ولا يسطع ضياؤها إلا إذا قرنت بها يناسبها بحيث تكون كل واحدة منها آغطش أينكها وأخْرَبَ صُحَلها ﴿ [النازعات: ٢٩] لفظة (أغطش) مساو من حيث الدلالة اللغوية لأظلم، ولكن (أغطش) تمتاز بدلالة أخرى من وراء حدود اللغة يستقل بها الوزن وجرس الأحرف متآلفة مع بعضها، فالكلمة بهذه الدلالة تعبر عن ظلام انتشر فيه الصمت وعم فيه الركود وتجلت في أنحائه مظاهر الوحشة، ولا نحتاج لفهم هذه الصورة من إلى وساطة لغة أو مراجعة قاموس وإنها هو إحساس ينبعث في نفسك إثر ما تتكون الكلمة من أصوات حروف وما تحمل من صفات وقواعد أحكام التجويد فمن طبيعة الكلمة ووقع حروفها تشعر بدلالاتها. ٥٠

فهذه الناذج من الأمثلة من تفاسير مختلفة تؤكد على أهمية الدلالة الصوتية، وأثرها على تفسير القرآن الكريم.

# ٣. أثر تفسير دلالات أصوات أحكام التجويد في التعامل مع مشكل القرآن

مشكل القرآن الكريم هو ما يوهم التعارض والاختلاف والتناقض بين بعض الآيات، وكلام الله على وقرآنه العظيم منزه عن ذلك، كما قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَفَا كثيرا لله عن النساء: ٨٦]، وبعض الآيات القرآنية قد يُوهِمُ ظاهرها معارضةُ نص آخر من آيةٍ قرآنية، أو حديث نبوي ثابت، أو يُوهِمُ ظاهرها معارضة مُعْتَبَر مِنْ: إجاع، أو قياس، أو قاعدةٍ شرعيةٍ كليةٍ ثابتة، أو أصل لغوي، أو حقيقةٍ ثابت، أو حس، أو معقول، أو وربها يقع المبتدئ ما يوهم اختلافاً، والحقيقة أنه ليس اختلافاً، وقد تكلم في هذا كثير من أهل العلم والمعرفة، وذلك لإزالة ما وقع فيه من اشتباه في اللفظ، ولكل لفظ سببه ولكل لفظ معناه، أو ودلالات أصوات أحكام التجويد لها أثر في التعامل مع مشكل القرآن الكريم وتفسيره؛ لأن مادة الصوت هي مظهر الانفعال

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> al-Khalīlī, Jawāhir al-Tafsīr Anwār Min Bayān al-Tanzīl, 1:69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> al-Zamakhsharī, *al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq Ghawāmiḍ al-Tanzīl*, 2:376.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> al-Rāfiʿī, *I'jāz al-Qurʾān Wa al-Balāghah al-Nabawiyyah*, 147–49.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> al-Būṭī, Min Rawā'i' Ta'ammulāt 'Ilmiyyah Wa Adabiyyah Fī Kitāb Allāh, 140.

<sup>60</sup> al-Quṣayyir, al-Aḥādīth al-Mushkilah al-Wāridah Fī Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm: 'Arḍ Wa Dirāsah, 26.

<sup>61</sup> Ma'bad, Nafaḥāt Min 'Ulūm al-Qur'ān, 68.

النفسي، وأن هذا الانفعال بطبيعته إنها هو سبب في تنويع الصوت، بها يخرجه فيه مداً أو غنة أو ليناً أو شدة، وبها يهيع له من الحركات المختلفة في اضطرابه وتتابعه على مقادير تناسب ما في النفس من أصولها؛ فإذا تأملنا في تلاوة القرآن على طرق الأداء الصحيحة لرأيناه أبلغ ما تبلغ إليه اللغات كلها في هزّ الشعور واستثارته من أعماق النفس؛ وهو من هذه الجهة يغلب بنظمه على كل طبع عربي أو أعجمي، حتى إن القاسية قلوبهم من أهل الزيغ والإلحاد، ومن لا يعرفون لله آية في الآفاق ولا في أنفسهم، لتلين قلوبهم وتهتز عند سماعه؛ لأن فيهم طبيعة إنسانية، وتتابع أصوات أحكام التجويد على نسب معينة بين مخارج الأحرف المختلفة، هو بلاغة اللغة الطبيعية التي خُلقت في نفس الإنسان، فهو متى سمعها لم يصر فه عنها صارف من اختلاف العقل أو اختلاف اللسان؛ وعلى هذا وحده يؤوَّل الأثر الوارد أن في الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً، لأنه يجنب هذا الكمال اللغوى ما يُعدُّ نقصاً منه إذا لم تجتمع أسباب الأداء في أصوات الحروف ومخارجها، ٢٢ وهذا من الإعجاز البياني في القرآن، فقد قدر في ترتيب حروفه مخارجها ونبراتها وصفاتها وما يوحي به كل حرف من أثر في النفس كم قدر في ترتيب الكلمات التناسق العجيب بحيث تكون كل كلمة منها لقف أختها، فلا تجد ما بينها ما ينبو عنه السمع أو ينفر منه الطبع،٦٣ وسيد قطب من العلماء الذين كثيراً ما نوه وأشار في تفسيره إلى أثر أصوات الحروف وما تتصف به من صفات وقواعد التجويد وربط بين الصوت والدلالة على تفسير الآيات، فقال:" وقد تبين لنا في بعض المواضع سر هذا التغير، وخفي علينا السر في مواضع أخرى، فلم نرد أن نتمحل له لنثبت أنه ظاهرة عامة ..." ، ٦٤ وهنا يقصد سر أصوات الحروف الهجائية، فهذه الأصوات بلا ريب لها أثر في تفسير القرآن الكريم ودلالات ألفاظه، وبيان المبهم منه، فهي تحاكي موضوع الآيات وتصور الأحداث، فمن خلال هذه الأصوات توصفُ أحداثُ الآية؛ حتى يعيش الموقف، ويصل إلى الشعور والوجدان، فتتجلى المعاني، وتنكشف الصورة، وإن للكلمة القرآنية ميزة لا نجدها في الكلمات التي يتكون منها كلام الناس، وتعابيرهم مهما سمت في مدارج البلاغة والبيان، فهي تتناول من المعنى سطحه وأعياقه وسائر صوره وخصائصه، ولا تقف عند العمو ميات التي تقف عند حدودها تعبيراتنا البشرية التي تعاني من العجز الذي أوضحناه، وهي تمتاز عن سائر مرادفاتها اللغوية بتطابق أتم مع المعني المراد، ٦٥ والقرآن الكريم يتناول من الكلمات المترادفة أدقها دلالة، وأتمها تصويراً بالنسبة إلى نظائرها، فإذا استنفدت اللغة طاقتها ولا تزال بقية من المعنى أو الصورة شاردة وراء حدود اللغة، اتسعت لها الكلمة القرآنية وشملتها عن طريق ما تتسم به من جرس ووزن وإيقاع، ويفيض به شعور القارئ عند تلاوته لهذه الكلمات أو سماعه لها مسبوكة مع بعضها، قائمة ضمن هيكلها القرآني الفريد. وما يدل على اهتهام العلهاء منذ القدم بالحروف من حيث المبنى والمعنى المؤلفات التي

62 al-Rāfi'ī, I'jāz al-Qur'ān Wa al-Balāghah al-Nabawiyyah, 147-49.

<sup>63</sup> al-Khalīlī, Jawāhir al-Tafsīr Anwār Min Bayān al-Tanzīl, 1:69.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Qutb, al-Taṣwīr al-Fannī Fī al-Qur'an al-Karīm, 91.

<sup>65</sup> al-Būtī, Min Rawā'i' Ta'ammulāt 'Ilmiyyah Wa Adabiyyah Fī Kitāb Allāh, 139.

تركوها وقد استخلصوا منها معاني كثيرة على دلالات أصوات الحروف في سياقاتها التركيبية، وهذه المعاني كثيرة الفت فيها مؤلفات كثيرة، ونذكر بعض منها، على سبيل المثال:<sup>77</sup>

- كتاب اللامات، لأبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، تـ ٣٣٧هـ
  - منازل الحروف، لابي الحسن على بن عيسى الرماني، ٢٩٦-٣٨٤هـ
- الأُزهية في علم الحروف، لأبي الحسن على بن محمد الهروي، ٣٤٠٥ هـ
- رصف المباني في حروف المعاني، لأحمد بن عبد النور المالقي، ٣٦٠-٧٠٢هـ
- الجني الداني في حروف المعاني، لبدر الدين الحسن بن قاسم المرادي، ٩٧٤هـ
- معانى الأدوات والحروف، لابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر الحنبلي، ١٥٧هـ

## ٤. نهاذج من آيات القرآن الكريم على التعامل مع مشكل القرآن وتفسيره عن طريق أصوات الحروف

لقد تعددت وجوه اعجاز القرآن الكريم الذي لا تنقضي عجائبه، مثل ما تعددت هداياته التي لا تنضب، ويشكل جانب ترتيل القرآن الكريم ونطق أصوات الحروف في الآيات نوعاً عظيماً من أنواع الإعجاز الأبدي منذ عهد نزوله، وإلى قيام الساعة، وأصوات التجويد في الآيات الكريمة تعتبر مصدر من مصادر الفهم لمقاصد الشارع، ووورد في القرآن الكريم آيات فيها كلمات مبهمة عجز العلماء عن تفسيرها، فتعددت آراءهم فيها كل بحسب القرينة التي اعتد بها، وبُني على اختلاف الآراء تعدد الأحكام الشرعية، فكل ما أبهم في القرآن الكريم ولم يقم عليه دليل على أنه من علم الغيب يجوز البحث عنه، ١٧ وسأذكر هنا بعض النهاذج من الألفاظ المبهمة التي توضح تعامل العلماء مع مشكل القرآن وتفسيره عن طريق أصوات الحروف وتجويدها، وأن الحرف بدلالته الصوتية يشير إلى معنى أو يحاول الإيحاء به، وأسباب وقوع الإشكال كثيرة في القرآن الكريم، ١٨ وسأشير إلى بعض الأمثلة على سبيل المثال في الإشكال بسبب خفاء المعنى وغرابة اللفظ، كالآتى:

<sup>67</sup> Mahārish, "al-Mubhamāt Fi al-Qur'ān al-Karīm (Taʿrīfuhā, Wa Asbāb Wuqūʿihā, Wa Þawābiṭ Tafsīrihā)."

<sup>66 &#</sup>x27;Abd Allāh, al-Ṣawt al-Lughawī Wa Dilālatuhu Fī al-Qur'ān al-Karīm, 18.

ذكر الإمام الزركشي في البرهان سبعة أسباب لوقوع المبهم في 1:156-157 (Ulūm al-Qurʾan, 1:156-157 يتعين أيهم الإمام الزركشي في البرهان سبعة أسباب لوقوع المبهم في موضع استغناء ببيانه في آخر في سياق الآية. الثاني: أن يتعين القوآن الكريم مع الأمثلة، وسأشير هنا إلى عناوينها، وهي: الأول: أن يكون أبهم في موضع استغناء ببيانه في آخر في سياق الآية. الثاني: أن يتعين الاشتهاره. الثالث: قصد الستر عليه ليكون أبلغ في استعطافه. الرابع: إيهام اللفظ لعدم وجود فائدة. الخامس: التنبيه على التعميم وهو غير خاص. السادس تعظيمه بالوصف الكامل دون الاسم. السابع: تحقيره بالوصف الناقص. وهذه الأسباب السبعة تتفرع منها فروع أخرى تتضمنها مثل: خيرها اللفظ، وغيرها للفظ، وغيرها اللفظ، وغيرها اللفظ، وغيرها اللفظ، وغيرها اللهظ، وغيرها اللفظ،

الأحرف المقطعة التي افتتح بها بعض السور، كقوله تعالى: ﴿المَّ ﴿ [البقرة: ١]، ﴿المَّصَ ﴾ [الأعراف: ١]، ﴿الرَّ ﴿ اللَّهِ مِنها [يونس: ١]، ﴿كَهِيعَصَ ﴾ [مريم: ١]، ﴿حمَّ ﴾ [الأحقاف: ١]، فهي ألفاظ مبهمة، بمعنى أن القارئ لا يفهم منها شيئاً من ظاهر حروفها وما ينطق به منها، ولقد اختلف العلماء في تأويل هذه الفواتح إلى مذهبين: ١٩

أحدهما: أن لهذه الفواتح علماً مستورا وسرّا محجوبا استأثر الله بعلمه، وروي هذا القول عن مجموعة من الصحابة منهم عمر وعثمان وابن مسعود ، أنهم قالوا: الحروف المقطعة من المكتوم الذي لا يفسر، ٧٠ وروي أيضاً عن الصديق ، أنه قال: في كل كتاب سر، وسر القرآن في أوائل السور نؤمن بظاهرها ونكل العلم فيها إلى الله . ٧١

ثانيها: أن لهذه الفواتح مراداً معلوماً ومعنى يمكن الوصول إليه بالنظر والبحث، وإلى هذا ذهب جمهور الباحثين من علماء العقيدة والعربية وغيرهم، وهو المروى عن ابن عباس وعلى بن أبي طالب وجمع كبير من الصحابة،٧٢ ولكن ذهب علماء اللغة المهتمين بأصوات الحروف الهجائية من قطرب والفرّاء والمرّد وعامّة علماء العربية وجمع عظيم من المحققين إلى أن هذه الأحرف المقطعة إنها افتتحت بها السور؛ لتدل على أن القر آن ليس إلّا كتابا ألّف من هذه الأحرف الهجائية من ألف، ولام، وميم، وحاء، وكاف...الخ، هي تلك التي تبنون كلامكم وأشعاركم منها، ومع ذلك فلن تستطيعوا أن تؤلفوا من هذه الأحرف كلاماً مثله،٧٣ وهذا تفسير فيه شيء من الصحة والوضوح؛ لأن الكلمة التي تلي هذه الفواتح تحمل معنى الكتاب، وتقع في معظم الأحيان موقع الخبر منها كقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿الَّمْ ۚ ذَٰلِكَ ٱلْكِتَنُ لَا رَيْبٌ فِيةٍ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ۞ [البقرة: ١-٢]، وفي سورة الأعراف: ﴿الْمَصِّ۞ كِتَنَبُ أُنزلَ إلَيْكَ فَلَا يَكُن في صَدْرِكَ حَرَبٌّ مِّنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ - وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ۞ [الأعراف: ١-٢]، وفي سورة يونس: ﴿الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَنِ ٱلْحَكِيمِ۞ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيُنَا إِلَىٰ رَجُل مِّنْهُمْ أَنْ أَنذِر ٱلنَّاسَ وَبَثِّر ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدُقِ عِندَ رَبِّهمٌ قَالَ ٱلْكَنفِرُونَ إِنَّ هَنذَا لَسَلحِرٌ مُّبينُ۞ [يونس: ١-٢]، وفي سورة هود: ﴿الرَّ كِتنبُ أُحْكِمَتْ ءَايَتُهُو ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنُ حَكِيمِ خَبير ۞ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا ٱللَّهَ إِنَّنِي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ۞﴾ [هود: ١-٢]، وفي سورة النمل: ﴿طَسَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابِ مُّبِينِ ﴾ هُدَى وَبُشُرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النمل: ١-٢]، ولا يستبعد أن تكون هذه الأحرف المقطعة تحمل إلى جانب هذه الدلالة أسر اراً معينة، وأن تكون قد سيقت مساق القسم مها، وأن يكون موقعها في صدر السورة موقع التنبيه للأسهاع والأذهان إلى الكلام الذي يعقبها، ٧٤ فمع البحث والتأمل في تركيب أصوات هذه الحروف يمكن إزالة ما بها من غموض وخفاء مثلا: ﴿ إِلَّهِ إِذَا تَأْمَلُنَا فِي أَصُواتِهَا من حيث قواعد التجويد تُقرأ: (ألِف) بدون مد، ثم (لام) وسطها مد لازم، وبعدها (ميم) وبين اللام والميم ادغام بغنة شفوي، ويوقف عليها

<sup>69</sup> al-Qushayrī, Latā'if al-Ishārāt, 1:16.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> al-Samarqandī, Bahr al-'Ulūm, 1:47.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> al-Zarkashī, al-Burhān Fī 'Ulūm al-Qur'ān, 1:173.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Ibn 'Aṭiyyah, al-Muḥarrar al-Wajīz Fī Tafsīr al-Kitāb al-'Azīz, 1:82.

<sup>73</sup> al-Būṭī, Min Rawā'i' Ta'ammulāt 'Ilmiyyah Wa Adabiyyah Fī Kitāb Allāh, 91.

<sup>74</sup> al-Būtī, 90.

بمد لازم الذي يمد بمقدار ست حركات، ٥٠ ففي نطقها طول وتريث بها فيها من مدّ، فأصواتها تحاكي دلالاتها فهي تحمل في طياتها دلالة العظمة والتدبر لحروف القرآن العظيم، ونقل السيوطي عن السدي أنه قال فواتح السور أسهاء من أسهاء الرب، ٢٠ وذكر القشيري في تفسيره أن اختلاف السّلَفِ في الحروف المُقطَّعَة، وأن هناك من وصف هذه الأصوات وذكر أن لها دلالات، فالطاء دلالة إلى طهارة عزَّه وتقدُّس علوه، والسين ودلالةٌ على سناء جبروت، والميم دلالةٌ على مجْدِ جلاله، وتتغير هذه الدلالات بحسب ما في الآيات من مقاصد. ٧٧

- أ. كلمة ﴿وَٱلْأَشْبَاطِ ﴾ في قوله تعالى: ﴿قُولُواْ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِم وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَأَلْتَبِيُّونَ مِن رَبِّهِم لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُو مُسُلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦]. تكررت في أكثر من سورة، وأدرجها السيوطي ٢٨ من ضمن المفردات المبهمة، مسلِمُونَ ﴿ وقال إنهم أولاد سيدنا يعقوب، ٢٩ وإذا تأملنا في أصوات حروف هذه اللفظة نجدها حروف مرققة ما عدا صوت الطاء المفخمة، وهي أقوى الحروف الهجائية فأعطت الكلمة وزناً وثقلاً، فصوتها تحاكي دلالتها أنهم جماعة وليسوا أفراداً قليلة، والسَّبْطُ في بني إسرائيل بمنزلة القبيلة في ولد إساعيل، فسُمُّوا الأسباط ٨٠
- ب. كلمة (ضيزى) في قوله تعالى: ﴿ وَلُكَ إِذَا قِسُمَةٌ ضِيزَى ﴾ [النجم: ٢٢]، من الألفاظ الغريبة مع ذلك فإن حسنها في نظم الكلام من أغرب الحسن وأعجبه؛ فسورة النجم مفصلة كلها على الياء؛ فجاءت الكلمة فاصلة من الفواصل ثم هي في معرض الإنكار على العرب؛ إذ وردت في ذكر الأصنام وزعمهم في قسمة الأولاد، فإنهم جعلوا الملائكة والأصنام بناب لله مع أولادهم البنات، فقال تعالى: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ اللَّ نَتَى ﴾ وَلَنْ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى العرب؛ إذ وردت في ذكر الأسناء ملاءمة لغرابة الله فظ أشد الأشياء ملاءمة لغرابة هذه القسمة التي أنكرها، وكانت الجملة كلها كأنها تصور في هيئة النطق بها الإنكار في الأولى والتهكم في الأخرى؛ وكان هذا التصوير أبلغ ما في البلاغة، وخاصة في اللفظة الغريبة التي تمكنت في موضعها من الفصل، ووصفت حالة المتهكم في إنكاره من إمالة اليد والرأس هذين المدَّين فيها إلى الأسفل والأعلى، الفصل، ووصفت حالة المتهكم في إنكاره من إمالة اليد والرأس هذين المدَّين فيها إلى الأسفل والأعلى،

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Ibn al-Jazarī, al-Tamhīd Fī 'Ilm al-Tajwīd, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> al-Suyūṭī, al-Itqān Fī 'Ulum al-Qur'ān, 3:23.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> al-Qushayrī, Latā'if al-Ishārāt, 2:396.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> al-Suyūṭī, al-Itqān Fī 'Ulum al-Qur'ān, 4:402 لا يجال كال السيوطي في الإتقان:" اعلم أن علم المبهات مرجعه النقل المحض لا مجال والخلاف فيها دون بيان مستند يرجع إليه أو عزو يعتمد عليه ألفت للرأي فيه ولما كانت الكتب المؤلفة فيه وسائر التفاسير يذكر فيها أسهاء المبهات والخلاف فيها دون بيان مستند يرجع إليه أو عزو يعتمد عليه ألفت الكتاب الذي ألفته مذكورا فيه عزو كل قول إلى قائله من الصحابة والتابعين وغيرهم معزوا إلى أصحاب الكتب الذين خرجوا ذلك بأسانيدهم مبينا فيه ما صح سنده وما ضعف فجاء لذلك كتابا حافلا لا نظير له في نوعه وقد رتبته على ترتيب القرآن... ولخصت المبهات على قسمين الأول منها: فيها أبهم من رجل أو امرأة أو ملك أو جني أو مثنى أو مجموع عرف أسهاء كلهم أو من أو الذي إذا لم يرد به العموم، والثاني: مبهات الأقوام . . "والحيوانات والأمكنة والأزمنة ونحو ذلك، والجموع الذين عرفت أسهاء بعضهم

<sup>79</sup> al-Suyūţī, 4:385.

<sup>80</sup> al-Tha'ālibī, al-Jawāhir al-Hisān Fī Tafsīr al-Qur'ān, 1:324.

وجمعت إلى كل ذلك غرابة الإنكار بغرابتها اللفظية، <sup>٨١</sup> فصوت المد الطبيعي في اللفظة ساهمت في كشف دلالتها، والعربُ يعرفون هذا الضربَ من الكلام، وله نظائرُ في لغتهم، وكم من لفظة غريبة عندهم لا تحسن إلا في موضعها، ولا يكون حسنها على غرابتها إلا أنها تؤكد المعنى الذي سبقت له بلفظها وهيئة نطق أصوات حروفها؛ فكان في تأليف حروفها معنى حسياً، وفي تآلف أصواتها معنى مثله في النفس. <sup>٨٢</sup>

#### الخاتمة

الحمد لله الذي منَّ علينا بإتمام هذا البحث، وقد خرجنا بحمد الله تعالى بجملة من النتائج نُجملها في النقاط الآتية:

- أ. يُعد موضوع مشكل القرآن من الموضوعات المهمة التي بحاجة إلى عناية خاصة في مجال الدراسات القرآنية، ودراسة علمية متأنية تحرر مسائل هذا العلم، إذ لم يتطرق إلى الآن بتصنيفات مستقلة، وكان جلَّ التركيز في المؤلفات هو التوفيق بين الآيات موهمة الاختلاف فيها بينها، أو التي يُوهِمُ ظاهرها معنى مشكلاً، فلم يتوسعوا في دراستها، وإفرادها بالتصنيف.
  - ب. سلف الأمة اهتموا بهذا العلم، وعلى رأسهم حبر الأمة وترجمان القرآن عبد الله بن عباس ١٠٠٠.
  - ت. إن توضيح المشكل وفك إيهامه يعين على فهم الآية، وبيان دلالة الألفاظ على الوجه الصحيح.
- ث. الدلالة الصوتية لأحكام التجويد تعين على كشف المعنى المبهم لبعض مفر دات القرآن الكريم، وذلك بربط الدلالة الصوتية بموضوع وتفسير الآيات.
- ج. أهمية التصدي لكل ما يُثار حول ديننا وثقافتنا الإسلامية، خاصة المصدرين الأساسيين وهما الكتاب والسنة، والرد على الشبهات المثارة.
- ح. وردت المبهات في القرآن الكريم في القرآن الكريم لأغراض متعددة، فمنها قد يبهم في موضع ويوضحه في موضع آخر، وقد يبهمه للتعظيم، وقد يكون بغرض التحقير، وقد يبهم للاختبار، وغيرها، فوراء اللفظة المبهمة حكم ربانية عظيمة تكتشف بتتبعها من جانب أصواتها حروفها.
- خ. معرفة سبب نزول الآية يعين على دفع التعارض والإشكال في فهم الآيات، إذ معرفة السبب تعين على فهم الآية، ومعرفة المراد منها.
  - د. التنبه من الاستعانة بالإسرائيليات في تفسير مشكل القرآن الكريم، فإن له أثراً سلباً على هذا العلم.
- ذ. ومن المبهات أمور غيبية تختبر حقيقة إيهان كل مسلم، ولا يمكن تأويلها والبحث عن مقاصدها، ولكن يكن البحث في دلالات أصواتها للتعظيم.

\_

<sup>81</sup> al-Rāfi'ī, I'jāz al-Qur'ān Wa al-Balāghah al-Nabawiyyah, 158.

<sup>82</sup> al-Rāfi'ī, 158.

ر. الدلالة الصوتية تلعب دوراً مهماً في توجيه معنى اللفظة أو الجملة أو النص وتحديد دلالاتها الذي يمكنها استيفاؤه، ويخرج من هذا المبهات الغيبية التي استأثر الله على بعلمها، وقال ابن قتيبة" لو كان القرآن كله ظاهراً مكشوفاً حتى يستوي في معرفته العالم والجاهل لبطل التفاضل بين الناس وسقطت المحنة وماتت الخواطر". "<sup>۸۳</sup>

بعد تتبع المؤلفات المتخصصة في التعامل مع مشكل القرآن الكريم خرجنا بهذه التوصيات:

- أ. يعدُّ هذا البحث نافذة جديدة في مجال الدراسات القرآنية، والذي أسأل الله هل بمنه وفضله أن ينفع به،
   وأوصي الباحثين في جانب دراسات علوم القرآن الالتفات لهذا العلم، وطرح مزيد من الدراسات والبحوث المتعلقة بربط الدلالة الصوتية لقواعد التجويد في تفسير المفردات المبهمة في سور القرآن الكريم.
- ب. عمل إحصائية لجميع مؤلفات علم مشكل القرآن الكريم، وتتبعها وعلى إثرها إضافة مزيد من الدراسات التي تخدم علم التعامل مع مشكل القرآن الكريم، وذلك بهدف كشف الجهود المبذولة؛ وإثراء المكتبة الإسلامية عموماً، ومكتبة علوم القرآن الكريم خصوصاً.

#### References

- al-Bahansāwī, Ḥusām. ʻIlm al-Dilālah Wa al-Naẓariyyāt al-Dilāliyyah al-Ḥadīthah. Cairo: Maktabah Zahrāʾ al-Sharq, 2009.
- al-Bakrī, Ḥusayn Muḥaysin. Dirāsāt Fī al-Dilālah al-Qurʾāniyyah. Jordan: Dār Dijlah, 2012.
- al-Balūshī, Ṣubayyah ʿAbd al-Rashīd. al-Tafkhīm Wa al-Tarqīq Wa Atharuhumā al-Dilālī: Sūrat al-Nūr Anmūdhajan. Muscat: Maktabah al-Dāmirī, 2018.
- al-Bāqillānī, Muḥammad ibn al-Ṭayyib Abū Bakr. Iʻjāz al-Qurʾān. Egypt: Dār al-Maʿārif, 1997.
- al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāt, 2001.
- al-Būṭī, Saʿīd Ramaḍān. Min Rawāʾiʿ Taʾammulāt ʿIlmiyyah Wa Adabiyyah Fī Kitāb Allāh. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 1999.
- al-Dānī, ʿUthman ibn Saʿīd Abū ʿAmru. al-Taḥdīd Fī al-Itqān Wa al-Tajwīd. Jordan: Dār ʿAmmār, 2015.
- al-Dulaymī, Akram ʿAbd. Jamʿ al-Qurʾan: Dirāsah Taḥlīliyyah Li- Marwiyyātihi. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2006.
- al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad. al-ʿAyn. Beirut: Dār Maktabah al-Hilāl, 1980.
- al-Fayyūmī, Aḥmad ʿAbd al-Tawwāb. ʿIlm al-Aṣwāt al-Lughawiyyah. Cairo: al-Maktabah al-Azhariyyah li'l-Turāth, 2009.
- ——. 'Ilm al-Dilālah al-Lughawiyyah: Dirāsah Taṭbīqiyyah 'alā al-Qur'ān al-Karīm. Cairo: al-

<sup>83</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wīl Mushkil al-Qur'ān, 62.

- Maktabah al-Azhariyyah li'l-Turāth, 2010.
- al-Jāḥiẓ, ʿAmr ibn Baḥr Abū ʿUthmān. al-Bayān Wa al-Tabyīn. Edited by ʿAbd al-Salām Muḥammad Hārūn. Cairo: Maktabah al-Khānijī, 1998.
- al-Khalīlī, Aḥmad ibn Ḥamd. Jawāhir al-Tafsīr Anwār Min Bayān al-Tanzīl. Maktabah al-Istiqāmah, 1984.
- al-Kharrāṭ, Aḥmad ibn Muḥammad. ʿInāyat al-Muslimīn Biʾl-Lughah al-ʿArabiyyah. Madinah: King Fahd Glorious Quran Printing Complex, n.d.
- al-Khūlī, Muḥammad ʿAlī. al-Aṣwāt al-Lughawiyyah. Riyadh: Maktabah al-Khirrījī, 1987.
- al-Qaṭṭān, Mannāʿ Khalīl. *Mabāḥith Fī ʿUlūm al-Qurʾān*. Riyadh: Maktabah al-Maʿārif, 2000.
- al-Quṣayyir, Aḥmad ibn ʿAbd al-ʿAzīz. al-Aḥādīth al-Mushkilah al-Wāridah Fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: ʿArḍ Wa Dirāsah. Riyadh: Dār Ibn al-Jawzī, n.d.
- al-Qushayrī, ʿAbd al-Karīm ibn Hawāzin. *Latāʾif al-Ishārāt*. Cairo: al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah li al-Kitāb, 2000.
- al-Rāfiʿī, Muṣṭafā Ṣādiq. Iʿjāz al-Qurʾān Wa al-Balāghah al-Nabawiyyah. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1973.
- al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn ibn Muḥammad Abū al-Qāsim. al-Mufradāt Fī Gharīb al-Qurʾān. Edited by Ṣafwān Dāwūdī. Beirut: Dār al-Qalam, 2009.
- al-Rāzī, Muḥammad ibn ʿUmar Abū ʿAbd Allāh Fakhr al-Dīn. *Mafātīḥ al-Ghayb*. Beirut: Dār al-Fikr, 1981.
- al-Salāmī, 'Umar. al-I'jāz al-Fannī Fī al-Qur'ān al-Karīm. 1st ed. Tunisia: Mu'assasāt 'Abd al-Karīm ibn 'Abd Allāh, 1980.
- al-Samarqandī, Naṣr ibn Muḥammad Abū al-Layth. Baḥr al-ʿUlūm. Beirut: Dār al-Fikr, 1413.
- al-Suyūṭī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Abū Bakr Jalāl al-Dīn. al-Itqān Fī ʿUlum al-Qurʾān. Madinah: King Fahd Glorious Quran Printing Complex, n.d.
- al-Thaʿālibī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad Abū Zayd. *al-Jawāhir al-Ḥisān Fī Tafsīr al-Qurʾān*. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1997.
- al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ʿAmru Abū al-Qāsim. al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1408.
- al-Zarkashī, Muḥammad ibn ʿAbd Allah Badr al-Dīn. al-Burhān Fī ʿUlūm al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1957.
- al-Zuḥaylī, Muḥammad ibn Muṣṭafā. al-Wajīz Fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damascus: Dār al-Khayr, 2006.
- al-ʿAdawī, Ḥamdī Sulṭan. ʿIlm al-Dilālah. Cairo: Dār al-Ṣaḥābah li'l-Turāth, 2006.
- Anīs, Ibrāhīm. al-Aṣwāt al-Lughawiyyah. Cairo: Maktabah al-Anglo, 1985.

- Ibn al-Jazarī, Muḥammad ibn Muḥammad Abū al-Khayr Shams al-Dīn. al-Nashr Fī al-Qirāʾāt al-ʿAshr. al-Maṭbaʿah al-Tijāriyyah al-Kubrā, n.d.
- ———. al-Tamhīd Fī ʻIlm al-Tajwīd. Riyadh: Maktabah al-Maʻārif, 1985.
- Ibn Fāris, Abū al-Ḥusayn Aḥmad. Muʻjam Maqāyīs al-Lughah. Ittihad al-Kitab al-Arabi, 2002.
- Ibn Jinnī, 'Uthmān Abū al-Fatḥ. Sirr Ṣināʿat al-Iʿrāb. Damascus: Dār al-Qalam, 1986.
- Ibn Manzūr, Jamāl al-Dīn Muḥammad. Lisān al-ʿArab. Beirut: Dār Ṣādir, n.d.
- Ibn Qutaybah, ʿAbd Allah ibn Muslim Abū Muḥammad. *Taʾwīl Mushkil al-Qurʾān*. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d.
- Ibn Sīnā, al-Ḥusayn ibn ʿAbd Allāh Abū ʿAlī. *Asbāb Ḥudūth al-Ḥurūf*. Edited by Ṭāhā ʿAbd al-Raʾūf. Cairo: al-Jazīrah li'l-Nashr wa'l-Tawzī´, 2007.
- Ibn ʿAṭiyyah, ʿAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib Abū Muḥammad al-Gharnāṭī. al-Muḥarrar al-Wajīz Fī Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2001.
- Jamil, Khairil Husaini Bin. "Islamic Scriptures and Voice Intonation: A Preliminary Survey in Arabic Linguistic Thought and Ḥadīth Interpretive Discourse." *Kemanusiaan*, 2019. https://doi.org/10.21315/kajh2019.26.s1.1.
- Mahārish, Zayd ʿAlī. "al-Mubhamāt Fi al-Qurʾān al-Karīm (Taʿrīfuhā, Wa Asbāb Wuqūʿihā, Wa Dawābiṭ Tafsīrihā)." Majallah Jāmiʿah Jāzān 2, no. 2 (2013): 29.
- Maʿbad, Muḥammad Aḥmad. Nafaḥāt Min ʿUlūm al-Qurʾān. Cairo: Dār al-Salām, 2005.
- Muṣṭafā, Ibrāhīm, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥāmid ʿAbd al-Qādir, and Muḥammad ʿAlī al-Najjār. al-Muʿjam al-Wasīṭ. Istanbul: Dār al-Daʿwah, n.d.
- Qabhā, Mahdī. al-Taḥlīl al-Ṣawtī Li'l-Naṣs. Amman: Dār Usāmah, 2013.
- Qādir, Fakhriyyah Gharīb. Tajalliyāt al-Dilālah al-ʾĪḥāʾiyyah Fī al-Khiṭāb al-Qurʾānī Fī Ḍawʾ al-Lisāniyyāt al-Muʿāsirah: Sūrat al-Tawbah Anmūdhajan. Irbid: ʿĀlam al-Kutub al-Ḥadīth, 2010.
- Quṭb, Sayyid. al-Taṣwīr al-Fannī Fī al-Qur'an al-Karīm. Cairo: Dār al-Shurūq, 1992.
- Zāhīd, ʿAbd al-Ḥamīd, Fātimah al-Tarsīm, Ḥasan Durayr, and Muḥammad Waskasū. ʿIlm al-Aṣwāt Wa Takāmul al-Maʿārif Bayna ʿIlm al-Aṣwāt Wa ʿIlm al-Tajwīd. Amman: ʿĀlam al-Kutub al-Hadīth, 2019.
- Zāhīd, ʿAbd al-Ḥamīd, Hudā Rawḍ, and Saʿīd Qaṭfī. ʿIlm al-Aṣwāt Wa Takāmul al-Maʿārif. Amman: ʿĀlam al-Kutub al-Ḥadīth, 2018.
- ʿAbd al-Ḥamīd, Aḥmad Mukhtār. Muʿjam al-Lughah al-ʿArabiyyah al-Muʿāṣarah. ʿĀlam al-Kutub, 2008.
- ʿAbd al-Jalīl, Manqūr. ʿIlm al-Dilālah: Uṣūluhu Wa Mabāḥithuhu Fī al-Turāth al-ʿArabī. Damascus: Ittihād al-Kitāb al-ʿArabī, 2001.

ʿAbd Allāh, Muḥammad Farīd. al-Ṣawt al-Lughawī Wa Dilālatuhu Fī al-Qurʾān al-Karīm. Beirut: Dār Maktabah al-Hilāl, 2008.

ʿUmar, Aḥmad Muhktār. ʿIlm al-Dilālah. Cairo: ʿĀlam al-Kitāb, 1998.

al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 37-66. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press e-ISSN 2600-8386



#### مشكل الحديث: قضايا وحلول

#### Mushkil al-Ḥadīth: Issues and Solutions

Saad Eldin Mansour \*
Ahmed Elmogtaba Bannga \*\*

د. سعد الدين منصور

د. أحمد المجتبى بانقا

الملخص: إن موضوع "مشكل الحديث" من أهم الموضوعات المتعلقة بعلم دراية الحديث. وله علاقة مع جملة من علوم أخرى من أنواع علم الحديث كعلم العلل وناسخ الحديث ومنسوخه وغريب الحديث. ويهتم هذا البحث بتعريف مشكل الحديث لغة واصطلاحا وبيان الفرق بينه وبين مختلف الحديث، ويقدم نبذة تاريخية لنشأة مشكل الحديث ويتناول أهم المؤلَّفات فيه ومناهجها. ويوضح أسباب الاستشكال وأوجهه. ثم يلمح إلى ضوابط الاشتغال بموضوع مشكل الحديث. والمنهج المتبع هو: المنهج الاستقرائي، والمنهج التحليلي. اقتراح تعريف جديد لمشكل الحديث يجمع جزئيات هذا الموضوع ويمنع من دخول غيرها فيه، يمكن تقسيم أسباب الاستشكال المتعلقة بالقارئ أو السامع، أسباب الاستشكال المتعلقة بالقارئ أو المنوب والضوابط.

الكليات المفتاحية: مشكل الحديث؛ مستشكل الحديث؛ دراسات حديثية؛ مصطلح الحديث؛ الدفاع عن السنة.

**ABSTRACT:** The issue of "problematic hadīth" is one of the most important issues related to the science of dirāyah al-ḥadīth. It related to a number of other sciences, such as al-ʿilal, abrogation, and gharīb al-ḥadīth. This research is concerned with defining problematic ḥadīth lexically and technically, and explaining the difference between it and contradicting hadīth. It provides a historical overview of problematic hadīth and books which deal with this issue and the methodology adopted by their authors. It also explains the causes and dimensions of the problem. It then suggests the principles of engaging with problematic hadīth. The method used in this research are inductive and analytical methods. It proposes a new definition of problematic hadīth, combining elements of the issue and excluding other irrelevant aspects. There are three causes of problematic hadīth: that which is related to the text itself, that which is caused by the reader or listener, and that which is related to the surrounding circumstances. The person engaging with problematic hadīth should be well-versed with various methods and principles in dealing with the issue.

**Keywords & phrases:** Mushkil al-ḥadīth; mustashkal al-ḥadīth; ḥadīth studies; ḥadīth terminologies; defending the sunnah.

-

<sup>\*</sup> Associate Professor. AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia. Email: eldin@iium.edu.my

<sup>\*\*</sup> Associate Professor. AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia.

#### تمهيد

إن موضوع "مشكل الحديث" من أهم الموضوعات المتعلقة بعلم دراية الحديث. وله علاقة مع جملة من علوم أخرى من أنواع علم الحديث كعلم العلل وناسخ الحديث ومنسوخه وغريب الحديث.

ويهتم هذا البحث بتعريف مشكل الحديث لغة واصطلاحا، وبيان الفرق بينه وبين مختلف الحديث، ويقدم نبذة تاريخية لنشأة مشكل الحديث ويتناول أهم المؤلَّفات فيه ومناهجها. ويوضح أسباب الاستشكال وأوجهه. ثم يلمح إلى ضوابط الاشتغال بموضوع مشكل الحديث.

### ١. التعريف بمشكل الحديث والفرق بينه وبين مختلف الحديث

### ١,١ تعريف مشكل الحديث

كلمة (مشكل) هي اسم فاعل من باب الإفعال، وقد جاء في لسان العرب: (أشْكَلَ) الأمْرُ: أي: لْتَبَس. وأمور أشكال: ملتبسة. وفي المعجم الوسيط: (أشكل) الأمر: الْتَبَسَ؛ (الإشكال): الأمر يوجب التباسا في الفهم. (استشكل) الأمرُ: الْتَبَسَ. فالأمر إذا أشكل عليك أي صعب. فالمشكل في اللغة الملتبس.

أما التعريف الاصطلاحي لـ (مشكل الحديث) فلا يوجد تعريفا له في المصادر الحديثية المتقدمة إلا أن الإمام الطحاوي (٣٢١هـ) رحمه لله تعالى قد أشار إلى هذا في مقدمة "مشكل الآثار" قائلا: "فإني نظرت في الآثار المروية عنه بالأسانيد المقبولة التي نقلها ذووا التثبت فيها، والأمانة عليها، وحسن الأداء لها، فوجدت فيها أشياء مما سقطت معرفتها والعلم بما فيها عن أكثر الناس؛ فإل قلبي إلى تأملها وتبيان ما قدرت عليه من مشكلها ومن استخراج الأحكام التي فيها ومن نفى الإحالات عنها."

ويؤكد الطحاوي هنا أن في الروايات المشكلة التي خفي معناها، تحتاج إلى دراسة دقيقة لأجل الفهم الصحيح الذي يزيل إشكالها. فتفهم لدى العامة والخاصة من النّاس.

كما أشار الإمام الرامهرمزي (٣٦٠هـ) إلى مصطلح (مشكل) في "المحدث الفاصل بين الراوي والواعي" وهو صاحب أول كتاب في مصطلح الحديث وعلومه حيث ذكر أن أسهاء الرواة قد تتفق وتختلف أشخاصهم وقد ضرب لذلك أمثلة متعددة، منها: في رواية عن ابن عباس الشهان في ختلفان أحدهما سفيان الثوري، والآخر سفيان بن عيبنة.

<sup>2</sup> Mușțafă et al., al-Mu jam al-Wasīţ, 491.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Manzūr, Lisān al-'Arab, 11:358.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> al-Ṭaḥāwī, *Sharḥ Mushkil al-Āthār*, 1:6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> al-Rāmhurmuzi, al-Muhaddith al-Fāsil Bayna al-Rāwī Wa al-Wā<sup>c</sup>, 342-43.

أما مصطلح (مختلف الحديث) فقد أشار إليه الإمام الحاكم (٤٠٥ هـ) في كتابه "معرفة علوم الحديث" لكن لم يسمّه بل استغنى بالكلام في النوع التاسع والعشرين من علوم الحديث وقال: " هذا النوع من هذه العلوم معرفة سنن لرسول الله على يعارضها مثلها فيحتج أصحاب المذاهب بأحدهما، وهما في الصحة والسقم سِيّان."

وأما الحافظ ابن الصلاح (٦٤٣ هـ) لم يذكر لمختلف الحديث تعريفاً محدداً بل اكتفى بالتقسيم إلى قسمين في النوع السادس والثلاثين قائلا: "أحدهما: أن يمكن الجمع بين الحديثين.... القسم الثاني: أن يتضادا بحيث لا يمكن الجمع بينها..." وقد حصرهما ابن الصلاح في هذين النوعين.

وأما الإمام النووي (٦٧٦هـ) فقد عرّف مختلف الحديث بقوله: "وهو أن يأتي حديثان متضادان في المعنى ظاهراً، فيوفق بينهما، أو يرجّح أحدهما فيعمل به دون الآخر."

وذكر ابن جماعة (٧٣٣هـ) مختلف الحديث في النوع الثامن والعشرين قائلا: "هو أن يوجد حديثان متضادان في المعنى في الظاهر فيجمع بينهما أو يرجح أحدهما"^

وقال الحافظ ابن حجر (٨٥٢هـ) في تعريف (مختلف الحديث): "ثم المقبول: إن سلم من المعارضة فهو المحكم. وإن عورض بمثله؛ فإن أمكن الجمع فمختلف الحديث، أو لا وثبت المتأخر فهو الناسخ، والآخر المنسوخ؛ وإلا فالترجيح، ثم التوقف." حيث إذا استطعنا أن نجمع بين الحديثين فهذا يسمى بمختلف الحديث عند ابن حجر العسقلاني.

وفي المصادر الحديثة فقد ذكر الكتّاني (٥ ١٣٤هـ) أسهاء لمسمى واحد في الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة قائلا: " ومنها كتب في اختلاف الحديث أو تقول في تأويل مختلف الحديث أو تقول في مشكل الحديث أو تقول في مناقضة الأحاديث..."..

كها ذهب إلى ذلك نور الدين عتر، حيث عرّف (مشكل الحديث) في منهج النقد في علوم الحديث بقوله: "هو ما تعارض ظاهره مع القواعد فأوهم معنى باطلاً، أو تعارض مع نص شرعي آخر."" كما عرّف الشيخ أبو زهو مشكل الحديث في كتاب" الحديث والمحدثون" بقوله: "هو أن يرد حديثان يناقض كل منهما الآخر ظاهراً.""

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> al-Ḥākim, *Maʿrifat ʿUlūm al-Ḥadīth Wa Kammiyat Ajnāsihi*.

<sup>6</sup> al-ʿIrāqī, al-Taqyīd Wa al-Īḍāḥ Li Mā Uṭliqa Wa Ughliqa Min Muqaddimah Ibn al-Ṣalāḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> al-Suyūţī, *Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī*.

<sup>8</sup> Ibn Jamā'ah, al-Manhal al-Rawiy Fī Mukhtaṣar 'Ulūm al-Ḥadīth al-Nabawī, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Nuzhat al-Nazar Fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar.

<sup>10</sup> al-Kattānī, al-Risālah al-Mustaṭrafah Li Bayān Mashhūr Kutub al-Sunnah al-Muṣannafah, 158.

<sup>11 &#</sup>x27;Itr, Manhaj al-Naqd Fī 'Ulūm al-Ḥadīth, 337.

<sup>12</sup> Abū Zahw, al-Hadīth Wa al-Muhaddithūn.

أما محمد أبو شهبة فقد ميّز (مختلف الحديث) عن (مشكل الحديث) فهو أعم منه في معارضة القرآن الكريم والعقل والحقائق العلمية، قائلا: "(مختلف الحديث) أن يوجد حديثان أو أكثر، متضادان في المعنى ظاهراً فيوفق بينهما أو يعتبر أحدهما ناسخاً للآخر أو يرجح أحدهما على الآخر.""

وأما محمد أبو الليث الخير آبادي عرّفه بأنّه: "هو الحديث المقبول الذي خفي مراده بسبب من الأسباب على وجه لا يُعرف إلا بالتأمل المجرد أو بدليل آخر خارجي." المعرف المعرف إلا بالتأمل المجرد أو بدليل أخر خارجي."

### ٢. الفرق بين مشكل الحديث ومختلف الحديث.

يمكن التفريق بين (مشكل الحديث) ومختلف الحديث بعدد من الملاحظات التالية:

أ. إن مصطلح (مشكل الحديث) لم يذكر في كتب علوم الحديث المتقدمة، إلا أنه استخدم العلماء السابقون مصطلح (مختلف الحديث) وخصوه بالأحاديث المتعارضة في الظاهر. أما الكتّاني فقد أشار إلى التسوية بين (مختلف الحديث) و(مشكل الحديث). وتبعه على ذلك محمد أبو زهو، نور الدين عتر.

ب. فرّق محمد أبو شهبة بين مصطلح (المشكل) و(المختلف) بقوله:

"الحق أن بين المختلف والمشكل فرقا في الاصطلاح. فمختلف الحديث يكون بوجود تعارض: تضاد أو تناقض بين حديثين أو أكثر كها بينت آنفا. وأما مشكل الحديث فهو أعم من ذلك فقد يكون سببه وجود تعارض بين حديثين أو أكثر، وقد يكون سببه كون الحديث مشكلا في معناه لمخالفته في الظاهر للقرآن مثلا أو لاستحالة معناه أو لمخالفته لحقيقة من الحقائق المتعلقة بالأمور الكونية التي كشفت عنها العلوم والمعارف الحديثة كعلم الفلك، أو الطب، أو علم سنن الله الكونية، وهو ما يسمى في لسان الناس: علم الطبيعة."

ثم يقول: "وعلى هذا يكون مشكل الحديث بالنسبة إلى مختلف الحديث أعم منه، فكل مختلف يعتبر مشكلا، وليس كل مشكل يعتبر من قبيل مختلف الحديث فبينها عموم وخصوص مطلق." الم

ج. يفهم من تعريف ابن حجر أن مختلف الحديث يختص بها تعارض ظاهرا من الأحاديث وأمكن الجمع بينه فقط، وما عدا ذلك فلا يدخل في مسمى المختلف، إلا أن الأئمة المتقدمين لم يقيدوه بإمكانية الجمع.

<sup>13</sup> Abū Shuhbah, al-Wasīṭ Fī 'Ulūm Wa Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> al-Khayr'ābādī, 'Ulūm al-Ḥadīth Aṣīluhā Wa Mu'āṣiruhā, 308.

<sup>15</sup> Abū Shuhbah, al-Wasīt Fī 'Ulūm Wa Mustalah al-Hadīth, 442.

كما أشار النووي في كلام معرفة مختلف الحديث وحكمه إلى موضوع النسخ؛ وتبعه على ذلك الإمام السيوطي والسخاوي. " وقد أشار السخاوي (٩٠٢هـ) إليه قائلا: " وكان الأنسب عدم الفصل بينه وبين الناسخ والمنسوخ؛ فكل ناسخ ومنسوخ مختلف ولا عكس"

بناء على ما سبق يكون مختلف الحديث مختصا بالأحاديث التي يعارض بعضها بعضاً في الظاهر، وهو أعم من مشكل الحديث فالأحاديث التي توهم التعارض مع باقي الأدلة الشرعية أو غير ذلك من الحقائق التاريخية والعلمية. فأي حديث مقبول عارض ظاهره دليلاً من الأدلة الشرعية، نقلية كانت أو عقلية، أو أوهم التعارض مع الأصول والقواعد الشرعية أو الحقائق العلمية والتاريخية؛ فإنه يدخل في موضوع مشكل الحديث.

### ٣. نشأة علم مشكل الحديث وأهم المؤلفات فيه ومناهجها.

## ٣,١ نشأة "مشكل الحديث".

إن استشكال النص الشرعي من جهة القرآن والسنة المطهرة ظاهرة قديمة في التاريخ الإسلامي وتعود إلى عهد النبي لله لم تردد الصحابة -رضوان الله عليهم أجمعين-في الآيات القرآنية بعدم فهمهم لها على الوجه الصحيح فاستفسروا رسول الله لله عن تلك الآيات. ثم كان النبي لله يجيب عن استفساراتهم، حتى بعض الباحثين يرى أن ظاهرة الاستشكال نشأت مذ كان آمر ومكلف، وأن أول من استشكل إبليس؛ حيث استشكل أمره بالسجود لآدم، فلم ستجب لذلك."

<sup>19</sup> al-ʿAsʿas, *Dirāsah Naqdiyyah Fī ʿIlm Mushkil al-Hadīth*, 61–62.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī, 2:652.

<sup>17</sup> al-Sakhāwī, Fatḥ al-Mughīth Bi Sharḥ Alfiyyat al-Ḥadīth.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 26.

بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِةً وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ البقرة: ٢٨٥]، فلها فعلوا ذلك نسخها الله تعالى بآية: ﴿ لَا يُحَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱحْتَسَبَتُ ۖ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخُطَأُنَا أَرَبَنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ وَعَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا وَبَنَا وَلَا تَحْمِلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَاعْفُ عَنَا وَاعْفُ كَنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا فَانضُرْنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. "

كما استشكل الصحابة-رضوان الله عليهم- بعض الأحاديث وسألوا عنها الرسول ﴿ ؛ فقد أخرج البخاري عن ابن أبي مليكة أن السيدة عائشة ﴿ كانت لا تسمع شيئاً لا تعرفه إلا راجعت فيه حتى تعرفه، وأنّ النبي ﴿ قال: "من حوسب عذّب"، قالت عائشة: فقلت أوليس يقول الله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ قال: "من حوسب عذّب"، قالت عائشة: فقلت أوليس يقول الله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٨]؟ قالت: فقال: "إنها ذلك العرض، لكن من نوقش الحسابَ يهلكْ. "" وقد استمرت ظاهرة استشكال بعض روايات الحديث بعد وفاة النبي ﴿ لما رأوا في الروايات من معارضة للقرآن الكريم، "أو لأحاديث أخرى سمعوها منه ﴿ ولما رأوا في بعضها مناقضة للعقل والقياس. "

#### ٤. أهم المؤلفات في مشكل الحديث ومناهجها

أشهر المؤلفات في هذا الموضوع فيها يأتي:

أ. اختلاف الحديث، للإمام محمد بن إدريس الشافعي (٢٠٤هـ). فهو أول من تكلم وصنف في هذا الفن. وكتابه هذا يختص بمختلف الحديث فقط. وقد طبع على هامش الجزء السابع من كتاب (الأم)، كما طبع طبعة مستقلة. وقد اشتمل كتابه (الرسالة) على أمثلة متنوعة لمختلف الحديث، كما اشتمل على قواعد مهمة في دراسة هذا النوع من الأحاديث والتعامل معه.

ب. تأويل مختلف الحديث للإمام أبي محمد عبد الله بن مسلم، المعروف بابن قتيبة الدينوري (٢٧٦هـ)، العلامة الكبر ذو الفنون، صاحب التصانيف. ويشمل كتابه هذا مختلف الحديث وغيره من الأحاديث المشكلة التي

<sup>21</sup> al-Bukhāri, *Ṣaḥīḥ al-Bukhārī* (103).

Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (177); Aḥmad ibn Muḥammad ibn ʿAlī Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Riyadh: Dār al-Salām, 2000), 7:218

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (125).

فقد أعظم على الله الفِرية، قلت: ما هن؟ عن مسروق، قال: "كنت متكئا عند عائشة، فقالت: يا أبا عائشة! ثلاث من تكلم بواحدة منهن

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Muḥammad ibn ʿĪsā Abū ʿĪsā al-Tirmidhī, al-Jāmi ʿal-Kabūr, ed. Bashar Awwad Maʿruf (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998) (993); Sofia Abdur Rehman, "ʿĀʾisha's Corrective of the Companions: A Translation and Critical Ḥadīth Study of al- Zarkashi's al-Ijāba Li-Īrādi Mā Istadrakathu ʿĀ'sha ʿala al-Ṣaḥāba" (The University of Leeds, 2019)

استشكل على السيدة عائشة حديث أبي هريرة عن النبي قال: "من غسله الغسل، ومن حمله الوضوء؛ يعني: الميت

- تخالف القرآن الكريم في الظاهر. ومما تجدر الإشارة إليه أن الإمام الذهبي (٧٤٨هـ) في سير أعلام النبلاء لم يذكر في ترجمة ابن قتيبة كتاب تأويل مختلف الحديث بهذا الاسم، وإنها ذكر له كتابا اسمه مشكل الحديث.
- ج. شرح معاني الآثار، وبيان مشكل الآثار للإمام أبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي (٣٢١هـ) محدث الديار المصرية وفقيهها.
  - د. مشكل الحديث وبيانه للإمام ابن فورك (٢٠١هـ).
  - التحقيق في أحاديث الخلاف للإمام أبى الفرج ابن الجوزي (٩٧٥هـ).
  - و. مشارق الأنوار على صحيح الآثار للقاضي عياض بن موسى اليحصبي (٤٤٥هـ)

كها اعتنى بهذا الموضوع معظم شراح الحديث، وخاصة الإمام محمد بن جرير الطبري (٣١٠هـ) في تهذيب الآثار، والإمام الخطابي (٣٨٨هـ) في معالم السنن، والإمام البيهقي (٤٥٨هـ) في الخلافيات، والبغوي (١٦هـ) في شرح السنة، والإمام النووي (٢٧٦هـ) في شرحه على مسلم، وابن حجر (٨٥٢هـ) في فتح الباري شرح صحيح الإمام البخاري، والعينى (٨٥٥هـ) في عمدة القاري شرح صحيح البخاري. "

أما الدراسات المعاصرة في الأحاديث المشكلة فهي:

- أ. مشكلات الأحاديث النبوية وبيانها لعبد الله القصيمي (١٣٠٣هـ). وقد اشتمل على دراسة تسعة وعشرين حديثا من الأحاديث التي أشكلت على بعض الباحثين، بسبب ما أوهمته من مخالفة للحس والمشاهدة أو مناقضة لما أثبتته العلوم الحديثة.
- ب. الأحاديث المشكلة الواردة في تفسير القرآن الكريم لأحمد القصير . وهو في أصله رسالة علمية تقدم بها المؤلف لنيل درجة الدكتوراه في التفسير وعلوم القرآن، في قسم الكتاب والسنة، كلية الدعوة وأصول الدين، جامعة أم القرى بمكة المكرمة. وقد جاء الكتاب في قسمين. اشتمل القسم الأول منه على دراسة نظرية في الأحاديث المشكلة الواردة في تفسير القرآن الكريم، بينها قدم القسم الثاني دراسة تطبيقية للأحاديث المشكلة الواردة في تفسير القرآن الكريم.
  - ج. مشكل الحديث، لفتح الدين البيانوني، وهو من أحدث الدراسات.
    - ٥. أسباب الاستشكال وأوجهه

١,٥ أساب الاستشكال

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> al-Khayr'ābādī, 'Ulūm al-Hadīth Asīluhā Wa Mu'āsiruhā.

يمكن تقسيم أسباب الاستشكال إلى ثلاثة أقسام: "

#### ۱,۱,۵ ما يتعلق بالنص نفسه

يمكن تقسيم أسباب الاستشكال المتعلقة بالنص إلى قسمين:

أسباب عامة تشمل النصوص الشرعية (قرآنا وسنة)، وأسباب خاصة تتعلق بنصوص السنة وحدها.

### ٥, ١, ١, ١ أسباب الاستشكال العامة

فهي قسيان.

أ. تنوع دلالات النصوص الشرعية بين دلالة قطعية وأخرى ظنية: النصوص الشرعية ليست كلها قطعية الدلالة؛ بحيث لا يمكن فهمها إلا بطرقة واحدة، بل منها ما هو قطعي، ومنها ما هو ظني؛ تختلف آراء العلماء في فهمه وتحديد المراد منه بين مصيب ومخطئ؛ فقد يفهم المرء نصاً ظني الدلالة على وجه يجعله يوهم معنى باطلاً أو يتناقض مع دليل آخر، ولو فهم النص على وجه آخر لزال الإشكال وانتفى التعارض.

ويمكن أن يمثل لذلك بحديث حذيفة بن اليهان الله قال: "إذا مت فلا تؤذنوا بي، إني أخاف أن يكون نعياً، فإني سمعت رسول الله في ينهى عن النعي. "" فكلمة (النعي) في هذا الحديث ظنية الدلالة، فهي تطلق على مجرد الإخبار والإعلام بوفاة المرء، كما تطلق على ندب الميت عن طريق النياحة والبكاء وبيان المفاخر.

## يقول المباركفوري (١٣٥٣هـ) في شرحه لحديث حذيفة ١٣٥٨.

"الظاهر أن حذيفة الله أراد بالنعي في هذا الحديث معناه اللغوي، وحمل النهي على مطلق النعي. وقال غيره من أهل العلم: إن المراد بالنعي في هذا الحديث النعي المعروف في الجاهلية. قال الأصمعي: كانت العرب إذا مات فيها ميّت له قدرٌ؛ ركب راكب فرسا وجعل يسير في الناس ويقول: نعاء فلانٍ أيْ أنّعيه وأُظهر خبر وفاته...وإنها قالوا هذا لأنّه قد ثبت أنّه النعي نعى النجاشي، وأيضا قد ثبت أنه الخبر بموت زيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب وعبد الله بن رواحة حين قُتلوا بمؤتة. وأيضاً قد ثبت أنه الله قال حين أخبر بموت السوداء أو الشاب الذي كان يَقُمّ المسجد: ألا آذنتموني. فهذا كله يدل على أن مجرد الإعلام بالموت لا يكون نعياً عوماً وإن كان باعتبار اللغة يصدق عليه اسم فهذا كله يدل على أن مجرد الإعلام بالموت لا يكون نعياً عوماً وإن كان باعتبار اللغة يصدق عليه اسم

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 47-63.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> al-Tirmidhī, al-Jāmi al-Kabīr (986).

النعي. ولذلك قال أهل العلم إن المراد بالنعي في قوله (ينهى عن النعي) النعي الذي كان في الجاهلية جعاً بين الأحاديث."

ب. تنوع الأحكام التي تدل عليها النصوص في القرآن والسنة بين عام وخاص، ومطلق ومقيد، وناسخ ومنسوخ: تتنوع الأحكام التي تدل عليها النصوص الشرعية، فمنها ما هو عام ويقابله الخاص، ومنها ما هو مطلق ويقابله المقيد، ومنها ما هو ناسخ ويقابله المنسوخ.

فوجود تلك الأحكام واختلاف العلماء في حمل العام على الخاص والمطلق على المقيد، أو إبقاء العام على عمومه والمطلق على إطلاقه، أو القول بالناسخ أو عدمه؛ قد يؤدي إلى ظهور الإشكال في بعض الروايات، بحيث تتعارض مع غيرها من النصوص أو القواعد أو الحقائق في الظاهر. \* ويمكن التمثيل لذلك بحديث أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله : "لا تكتبوا عني شيئا سوى القرآن، فمن كتب عني شيئا فليمحه. " فظاهر هذا الحديث يوهم معارضة حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قلت يا رسول الله، أكتب ما أسمع منك؟ قال: "نعم". قلت: في الرضا والسخط؟ قال: "نعم، فإنه لا ينبغي أن أن أقول في ذلك إلا حقا. " "

وذهب بعض العلماء إلى الجمع بين هذين الحديثين بقولهم: إن النهي عن الكتابة عام، والإذن خاص لمن كان يحسن الكتابة ولا يخشى عليه الخطأ، كعبد الله بن عمرو حيث كان يحسن الكتابة. وقد أشار الإمام ابن قتيبة (٢٧٦هـ) إليه بقوله:

"إن في هذا معنيين: أحدهما أن يكون من منسوخ السنة بالسنة. كأنه نهى في أول الأمر عن أن يكتب قوله، ثم رأى بعد -لما علم أن السنن تكثر وتفوت الحفظ - أن تكتب وتقيد. والمعنى الآخر، أن يكون خص بهذا عبد الله بن عمرو، لأنه كان قارئا للكتب المتقدمة، ويكتب بالسريانية والعربية. وكان غيره من الصحابة أمّيين، لا يكتب منهم إلا الواحد والاثنان. وإذا كتب لم يتقن، ولم يصب التهجي. فلما خشي عليهم الغلط فيما يكتبون نهاهم، ولما أمن على عبد الله بن عمرو ذلك أذن

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> al-Mubārakfūrī, *Tuḥfat al-Aḥwadhī Bi Sharḥ al-Jāmiʿ al-Tirmidhī*, 4:51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> al-Bayānūnī, *Mushkil al-Hadīth*, 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibn Ḥanbal, *al-Musnad* (11085).

<sup>30</sup> Ibn Hanbal (6930).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ibn Qutaybah, *Ta'wīl Mukhtalif al-Hadīth*, 411–12.

#### ١, ١, ١ ، ٥ أسباب خاصة تتعلق بنصوص السنة وحدها.

ومن تلك الأسباب ما يأتى:

أ. الثبوت الظني لمعظم الأحاديث النبوية. القرآن الكريم قطعي الثبوت؛ لكون آياته مروية بالتواتر، بينها معظم الأحاديث النبوة الشريفة ظنية الثبوت؛ لكونها مروية بالآحاد. فاحتهال الوهم فيها ثبت بطريق قطعي غير ممكن، بينها يبقى الوهم محتملا فيها ثبت بطريق الظن الغالب، وإن تحققت فيه شروط الصحة التي يشترطها المحدثون. ولا يُفهم من هذا التشكيكُ في صحة الأحاديث المقبولة، أو التقليل من أهميتها، كمصدر تشريعي يجب العمل به؛ فهذا أمر لا خلاف فيه عند أهل العلم. لكن المقصود هنا التنبيه إلى احتهال الخطأ -وإن كان ضعيفاً - في بعض الروايات التي حكم عليها العلماء بالصحة؛ فالحكم بصحة الرواية لا يعنى القطع بصحتها في واقع الأمر. وذلك حسب ما يقرره علماء الحديث فقد يخطئ الثقة، فيروي الحديث على وجه يجعله متناقضاً مع الأدلة والقواعد الشرعية، أو الحقائق العلمية والتاريخية، وإن كان الأصل سلامة الرواية من الخطأ متى توافرت فيها شروط الصحة."

ولذلك انتقد بعض العلماء عدداً من الروايات التي حكم عليها غيرهم بالصحة، نحو موقف ابن حزم من حديث عبد الله بن عباس الله قال: "كان المسلمون لا ينظرون إلى أبي سفيان ولا يقاعدونه، فقال للنبي الله ثلاث أعطنيهن، قال: "نعم". قال: عندي أحسن العرب وأجمله، أم حبيبة بنت أبي سفيان، أزوجكها، قال: "نعم"..."

ونقل النواوي (٦٧٦هـ) عن ابن حزم قوله: "هذا الحديث وهم من بعض الرواة؛ لأنه لا خلاف بين الناس أن النبي ﷺ تزوج أم حبيبة قبل الفتح بدهر وهي بأرض الحبشة وأبوها كافر." ٢٠٠٠

كما انتقد الإمام البيهقي (٥٨ ٤هـ) هذه الرواية بقوله:

"وهذا الحديث في قصة أم حبيبة ، قد أجمع أهل المغازي على خلافه، فإنهم لم يختلفوا في أن تزويج أم حبيبة ، كان قبل رجوع جعفر بن أبي طالب وأصحابه من أرض الحبشة. وإنها رجعوا زمن خيبر،

<sup>32</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 51.

<sup>33</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (2501).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> al-Nawawī, *al-Minhāj Sharh Sahīh Muslim Ibn al-Hajjāj*.

فتزويج أم حبيبة كان قبله، وإسلام أبي سفيان بن حرب كان زمن الفتح؛ أي فتح مكة، بعد نكاحها بسنتين أو ثلاث، فكيف يصح أن يكون تزويجها بمسألته؟"٠٦

ب. الرواية بالمعنى: القرآن الكريم مروي بلفظه دون أي تصرف للرواة فيه. أما الحديث الشريف فقد دخلت فيه الرواية بالمعنى، حيث رخص علماء الحديث في رواية الحديث بالمعنى لمن كان عالماً بما يحيل المعنى. ويمكن التمثيل لذلك بحديث أبي هريرة هاقال: "إذا قاتل أحدكم أخاه، فليجتنب الوجه، فإن الله خلق آدم على صورته. " فقد نقل النووي (٢٧٦هـ) عن المازري (٣٦٥هـ) قوله: "هذا الحديث بهذا اللفظ ثابت، ورواه بعضهم "إن الله خلق آدم على صورة الرحمن"، وليس بثابت عند أهل الحديث، وكأن من نقله رواه بالمعنى الذي وقع له، وغلط في ذلك. ". ثم قال: "واختلف العلماء في تأويله. فقالت طائفة: الضمير في صورته عائد على الأخ المضروب، وهذا ظاهر رواية مسلم. وقالت طائفة: يعود إلى آدم، وفيه ضعف. وقالت طائفة: يعود إلى الله تعالى، ويكون المراد إضافة تشريف واختصاص، كقوله تعالى: (ناقة الله)، وكما يقال في الكعمة: ست الله و نظائره." "

ج. اختصار الرواية: قد يختلف الرواة في طريقة رواية الحديث، فيرويه بعضهم تامّاً، بيمنا يرويه غيرهم مختصراً. فذكر النووي (٢٧٦هـ) اختلاف العلماء في حكم اختصار الحديث بقوله: "فمنهم من منعه مطلقاً، بناءًا على منع الرواية بالمعنى، ومنعه بعضهم وإن جازت الرواية بالمعنى، إذا لم يكن رواه هو أو غيره بتهامه قبل هذا. وجوّزه جماعة مطلقاً ونسبه القاضي عياض إلى مسلم، والصحيح الذي ذهب إليه الجهاهير والمحققون من أصحاب الحديث والفقه والأصول: التفصيل. وجواز ذلك من العارف إذا كان ما تركه غير متعلق بها رواه، بحيث لا يختل البيان ولا تختلف الدلالة بتركه، سواء جوزنا الرواية بالمعنى أم لا وسواء رواه قبل تامّا أم لا ..."

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> al-Bayḥaqī, al-Sunan al-Kubrā (13800).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> al-Suyūṭī, *Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī*, 1:353.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (2612).

<sup>38</sup> al-Nawawī, al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> al-Nawawī; Muḥammad ibn Idrīs Abū ʿAbd Allah al-Shāffʿī, *al-Risālah* (Cairo: Maktabah al-Ḥalabī, 1940), 213–14

وقد أشار الشافعي إليه بقوله: ويسأل -أي الرسول -عن الشيء فيجيب على قدر المسألة، ويؤدي عنه المخبر عنه الخبر متقصى، والخبر مختصرا، .والخبر فيأتي ببعض معناه دون بعض... فإذا أدى كلٌ ما حفظ رآه بعض السامعين اختلافاً، وليس منه شيء مختلف

د. أسباب الاستشكال المتعلقة بالقارئ أو السامع: يمكن إجمال الاستشكال المتعلقة بقارئ الحديث الشريف أو سامعه فيها يأتي:

الأول: تفاوت المدارك واختلاف الطبائع: التفاوت في المدارك والأفهام هو ما تشير إليه الآية الكريمة: ﴿فَفَهَهَمْنَاهَا سُلَيًّالَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكُمًا وَعِلْيًا ﴾ [الأنبياء: ٧٩]. كما أن من سنته ﴿ في خلقه اختلاف طبائع الناس ومدى تأثرها بالظروف المحيطة بها وتفاعلها معها. وعادة ما يختلف إدراك المرء نفسه لنص ما أو فعل ما حال الرخاء أو الأمن أو الشعور بالاطمئنان، عنه في موطن الشدة أو الخوف أو الشعور بالقلق؛ فالمواقف الدقيقة الشديدة قد تؤثر سلبا في قدرة المرء على تفهم الأمور وإدراكها على وجه صحيح. وهكذا يعد تفاوت المدارك واختلاف الطبائع عاملا مها من العوامل التي تؤثر في عملية فهم النصوص وإدراك مراميها."

فمن الأمثلة على ذلك مواقف سيدنا أبي بكر وسيدنا عمر من صلح الحديبية في حديث أخرجه الإمام مسلم عن أبي وائل، قال: قام سهل بن حنيف يوم صفين، فقال: أيها الناس، اتهموا أنفسكم، لقد كنا مع رسول الله بيوم الحديبية ولو نرى قتالاً لقاتلنا، وذلك في الصلح الذي كان بين رسول الله وبين المشركين، فجاء عمر بن الخطاب، فأتى رسول الله به فقال: يا رسول الله، ألسنا على حق وهم على باطل؟ قال: "بلى". قال: أليس قتلانا في الجنة وتتلاهم في النار؟ قال: "بلى". قال: ففيم نعطي الدنية في ديننا، ونرجع، ولما يحكم الله بيننا وبينهم، فقال: "يا ابن الخطاب، إنى رسول الله ولن يضيعني الله أبداً"، قال: فانطلق عمر فلم

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wīl Mukhtalif al-Ḥadīth, 162; Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (2538).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wīl Mukhtalif al-Ḥadīth, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Hadīth, 56.

يصبر متغيظا، فأتى أبا بكر، فقال: يا أبا بكر ألسنا على حق وهم على باطل؟ قال: بلى، قال: أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار؟ قال: بلى، قال: فعلام نعطي الدنية في ديننا، ونرجع ولما يحكم الله بيننا وبينهم؟ فقال: يا ابن الخطاب، إنه رسول الله ولن يضيعه الله أبدا، قال: فنزل القرآن على رسول الله بينا وبينهم، فأرسل إلى عمر، فأقرأه إياه، فقال: يا رسول الله، أو فتح هو؟ قال: "نعم"، فطابت نفسه ورجع." هكذا نرى كيف فهم سيدنا أبو بكر كلام رسول الله في فهما دقيقا، بينها غاب ذلك عن سيدنا عمر في بسبب شدة الموقف ودقته.

الثاني: تنوع العقيدة والمذهب: تنوع العقيدة والمذهب من أهم الأسباب التي أدت إلى ظهور المؤلفات في (مشكل الحديث) في القرن الثاني والثالث الهجريين، والنزاع بين مدرستي أهل الرأي أهل الحديث، وظهور فكر الاعتزال الذي يقدم العقل على النص. ويمكن التمثيل لأثر المنهج العقدي في استشكال الروايات، بموقف بعض العلماء من الأحاديث المتعلقة بصفات الله تعالى وأفعاله، والتي ألّف لها الإمام ابن فورك (٢٠١هم) كتابا مستقلاً لحل الإشكالات التي أثيرت حولها، والعمل على تأولها، حيث يقول: "فقد وفقت أسعدكم الله بمطلوبكم ووفقنا الإتمام بها ابتدأنا به على تحري النصح والصواب إلى إملاء كتاب نذكر فيه ما اشتهر من الأحاديث المروية عن رسول الله على تحري النصح والصواب إلى إملاء كتاب نذكر فيه ما الشتهر من الأحاديث المروية الثالث: تفاوت المستوى العلمي والثقافي: يمكن أن يعد المستوى العلمي والثقافي للمرء عاملاً مها من عوامل استشكال نصوص الحديث الشريف، فما يستشكله الجاهل مختلف عما يستشكله العلم، العالم؛ وما يستشكله الطبيب والمهندس مثلا، يختلف عما يستشكله طالب العلم، وهكذا...ويمكن التمثيل لذلك حديث أبي هريرة هي يقول: قال رسول الله هي: "لا عدوى ولا

طبرة، ولا هامة ولا صفر، وفر من المجذوم كما تفر من الأسد. "مُ فغير المثقف قد لا يتوقف في

فهم هذا الحديث، ولا يجد أي مشكلة في حمله على ظاهره دون ملاحظة أي معارضة له مع دليل

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (1785).

<sup>44</sup> Ibn Fūrak, Mushkil al-Ḥadīth Wa Bayānuhu, 37.

<sup>45</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Sahīh (5707).

آخر؛ بينها يقف المثقف من هذا الحديث موقف المستشكل الباحث عن فهم صحيح لهذا الحديث وينفي التعارض الظاهري بينه وبين ما عارضه من نصوص أو حقائق علمية."

### ٥,١,٢ أسباب الاستشكال المتعلقة بالواقع المحيط

من أهم الأسباب المتعلقة بالواقع ما يأتي:

الأول: تنوع الواقع الثقافي: الإنسان يتأثر بالواقع الثقافي للعصر الذي يعيش فيه، فتختلف ثقافته باختلاف المكان والبيئة التي تحيط به، كما تختلف باختلاف تخصص المرء الذي يدرسه ويبحث فيه. كل هؤلاء يؤثر على الباحث تأثيرا كبيرا – سواء كان إيجابيا أو سلبيا - في تكوين عقليته وفي طريقة دراسته وفهمه للنصوص كالأفكار والمعتقدات الجديدة والمكتشفات العلمية الحديثة وغيرها.

ومن الأمثلة على الأثر الإيجابي للمكتشفات الحديثة في فهم نصوص الحديث الشريف ترجيح الشيخ أحمد شاكر ما ذهب إليه الإمام ابن الصلاح (٦٤٣هـ) في تأويل حديث (لا عدوى ولا طيرة...) مستدلا بها ثبت في مجال العلوم الطبية. فبعد أن عرض الشيخ مسالك العلماء في تأويل هذا الحديث، نقلا عن الإمام السيوطي (٩١١هـ) في التدريب، قال:

"وأقواها عندي المسلك الذي اختاره ابن الصلاح: أن الأمراض لا تعدي بطبعها، لكن الله تعالى جعل نخالطة المريض بها للصحيح سببا لإعدائه مرضه، وقد يتخلف ذلك عن سببه، كما في غيره من الأسباب؛ لأنه قد ثبت من العلوم الطبية الحديثة أن الأمراض المعدية تنتقل بواسطة المكروبات، ويحملها الهواء أو البصاق أو غير ذلك على اختلاف أنواعها. وأن تأثيرها في الصحيح يكون تبعا لقوته وضعفه بالنسبة لكل نوع من الأنواع. وأن كثيرا من الناس لديهم وقاية خلقية تمنع قبولهم لبعض الأمراض المعينة، ويختلف ذلك باختلاف الأشخاص والأحوال. فاختلاط الصحيح بالمريض سبب لنقل المرض، وقد يختلف هذا السبب، كما قال ابن الصلاح." والمسلم المرض، وقد يختلف هذا السبب، كما قال ابن الصلاح." والمسلم المسلم ا

16

<sup>46</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 60.

سبق تخريجه، وقد سلك الناس في الجمع مسالك: أحدها: أن هذه الأمراض لا تعدي بطبعها، لكن الله تعالى جعل مخالطة المريض. 47

<sup>48</sup> al-Suyūṭī, *Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī*, 2:653

صحيح سببا لإعدائه مرضه، وقد يتخلف ذلك عن سببه، كما في غيره من الأسباب، وهذا المسلك هو الذي سلكه ابن الصلاح. الثاني: أن نفي .العدوى باق على عمومه، والأمر بالفرار من باب سد الذرائع

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> al-Bayānūnī, *Mushkil al-Ḥadīth*, 62; Shākir, *al-Bāʿith al-Ḥathīth Sharḥ Ikhtiṣār ʿUlūm al-Ḥadīth Li al-Ḥāfiẓ Ibn Kathīr*, 171.

الثاني: تنوع الواقع الاجتهاعي: العادات الاجتهاعية من الأمور التي تتطور من عصر إلى عصر، وتختلف من بيئة إلى أخرى، والإنسان ابن بيئته؛ فهو يتأثر بالواقع الاجتهاعي للعصر الذي يعيش فيه. ويمكن التمثيل لأثر الواقع الاجتهاعي على فهم بعض النصوص الشرعية بموقف بعض العلماء الذين أباحوا مصافحة المرأة الأجنبية، واستشكلوا الأحاديث الواردة في النهي عن ذلك، وعملوا على تأويلها. يقول يوسف القرضاوي في حديث رواه الطبراني عن معقل بن يسار يقول: قال رسول الله : "لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خيرٌ له من أن يمسّ امرأة لا تحل له.".ه

فالذي يظهر أن الحديث ليس نصا في تحريم المصافحة؛ لأن المس في لغة القرآن والسنة لا يعني مجرد اتصال البشرة بالبشرة ... فليس في هذا إذن ما يدل على تحريم مجرد المصافحة، التي لا تصاحبها شهوة ولا تخاف من ورائها فتنة، وخصوصا عندما تدعو إليها الحاجة، كقدوم من سفر، أو شفاء من مرض، أو خروج من محنة، ونحو ذلك مما يعرض للناس، ويقبل فيه الأقارب يهنئ بعضهم بعضا. "

#### ٦. أوجه الاستشكال

يمكن تلخيص أوجه استشكال نص الحديث الشريف فيها يأتي: ٥٠

## ٦,١ توهم مخالفة القرآن الكريم

ومن أمثلة الأحاديث التي تتعارض مع القرآن الكريم في الظاهر ما أخرجه البخاري في صحيحه عن جرير بن عبد الله في قال: كنا عند النبي في إذ نظر إلى القمر ليلة البدر، فقال: "أما إنكم سترون ربكم كها ترون هذا، لا تضامون - أو لا تضاهون - في رؤيته فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، فافعلوا. "" فظاهر هذا الحديث يوهم معارضته لقول الله تعالى: ﴿لّا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ اللّهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> al-Ţabrānī, al-Mu'jam al-Kabīr, 20:211; al-Haythamī, Majma' al-Zawā'id Wa Manba' al-Fawā'id (7718).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> al-Qaraḍāwī, Kayfa Nataʿāmal Maʿa al-Sunnah al-Nabawiyyah, 163.

<sup>52</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 69-93.

<sup>53</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Sahīh (573).

وقيل: "كان غير جائز أن يكون في أخبار الله تضادٌّ وتعارض، فبهذا يعلم أن قوله تعالى ﴿لا تدركه الأبصار ﴾ على الخصوص لا على العموم، وأن معناه: لا تدركه الأبصار في الدنيا، وهو يدرك الأبصار في الدنيا والآخرة، إذ كان الله قد استثنى ما استثنى منه بقوله: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبَّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣]". وقيل الآية على الخصوص، إلا أنه جائز أن يكون معنى الآية: "لا تدركه أبصار الظالمين في الدنيا والآخرة، وتدركه أبصار المؤمنين وأولياء الله." "

## ٢, ٢ توهم مخالفة الثابت من الأحاديث

كذلك لا يمكن أن يدخل فيها يصدر عن النبي التعارض أو تناقض. فإذا وجد شيئا من الروايات يفهم من ظاهره التعارض أو التناقض فتجب دراسته ورده إلى المحكم الواضح وجمعه على نظائره على المعنى الصحيح فيها بينها ما روي في مسألة نعي الميت، فقد أخرج الإمام الترمذي عن حذيفة بن اليهان التهاف قال: "إذا مت فلا تؤذنوا بي، إني أخاف أن يكون نعيا، فإني سمعت رسول الله الته التها عن النعى." وقال التها الته

وأخرج البخاري عن أنس ، "أن النبي الله على زيدا، وجعفرا، وابن رواحة للناس، قبل أن يأتيهم خبرهم..." وعن أبي هريرة الله الله الله الله النجاشي في اليوم الذي مات فيه خرج إلى المصلى، فصف بهم وكبر أربعا." "

فالحديثان الأخيران يوهمان تعارضا مع الحديث الأول؛ إذ لا يمكن أن ينهى رسول الله ه عن شيء ثم يفعله. وقد ذكر الإمام النووي هذه المسألة، فقال: "قال العلماء المحققون والأكثرون من أصحابنا وغيرهم: يُستحبّ إعلام أهل الميت وقرابته وأصدقائه لهذين الحديثين قالوا: النعي المنهي عنه إنها هو نعي الجاهلية، وكان من عادتهم إذا مات منهم شريف بعثوا راكباً إلى القبائل يقول: نعايا فلان، أو يا نعايا العرب: أي: هلكت العرب بمهلك فلان، ويكون مع النعى ضجيج وبكاء...قلت: والمختار استحبابه مطلقاً إذا كان مجرّد إعلام."^

وأفاد الحافظ ابن الحجر تقسيم النعي إلى ثلاث حالات. الأولى: إعلام الأهل والأصحاب وأهل الصلاح فهذا سنة. الثانية: دعوة الناس للمفاخرة فهذا مكروه. الثالثة: الإعلام بنوع آخر كالنياحة ونحو ذلك فهذا يحرم. \*

<sup>58</sup> al-Nawawī, *al-Adhkār*, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi al-Bayān Fī Ta wīl Āy al-Qur ān, 12:19-20.

<sup>55</sup> al-Tirmidhī, al-Jāmi al-Kabīr (986).

<sup>56</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Ṣaḥīḥ (3757).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> al-Bukhārī (1245).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ibn Hajar al-'Asqalānī, Fath al-Bārī Sharh Sahīh al-Bukhārī, 3:117.

لذلك ينبغي البيان وإزالة الإشكال عندما توهم بعض الأحاديث معنى غير صحيح أو تتعارض مع دليل شرعى في الظاهر.

### ٦,٣ توهم مخالفة الإجماع

ومثال ما يوهم مخالفة الإجماع ما روته أم سلمة ، قالت: فبينا نحن عند رسول الله ، أقبل ابن أم مكتوم فدخل عليه وذلك بعد ما أمرنا بالحجاب، فقال رسول الله ، "احتجبا منه"، فقلت: يا رسول الله أليس هو أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا؟ فقال رسول الله ، "أفعمياوان أنتها ألستها تبصرانه. " فقد اعترض بعض الناس الذين أجمعوا على أنه لا يجرم على النساء أن ينظرن إلى الرجال إذا استترن، وقد كن يخرجن في عهد رسول الله ، إلى المسجد، ويصلين مع الرجال."

وقد أجاب العلماء عن هذا الاعتراض؛ منهم المباركفوري (١٣٥٣هـ) قد ذكر بعض الآراء في تحفة الأحوذي قائلا: "... قيل فيه تحريم نظر المرأة إلى الأجنبي مطلقا وبعض خصه بحال خوف الفتنة عليها جمعا بينه وبين قول عائشة الله الخبشة وهم يلعبون بحرابهم في المسجد." ومن أطلق التحريم قال: ذلك قبل آية الحجاب.""

ثم صرّح برأيه في جواز نظر المرأة إلى الرجل مستدلا بقول السيوطي (٩١١هـ) فقال: "والأصح أنه يجوز نظر المرأة إلى الرجل فيها فوق السرة وتحت الركبة بلا شهوة، وهذا الحديث محمول على الورع والتقوى. وقال السيوطي الله المراة إلى الحبشة عام قدومهم سنة سبع ولعائشة يومئذ ست عشرة سنة وذلك بعد الحجاب فيستدل به على جواز نظر المرأة إلى الرجل."

وكما استدل بحضور النساء الصلاة مع الرسول ، في المسجد ولا بد أن يقع نظرهن إلى الرجال، فلو لم يجز لم يؤمرن بحضور المسجد والمصلي، ولأنه أمرت النساء بالحجاب عن الرجال ولم يؤمر الرجال بالحجاب."

<sup>60</sup> al-Tirmidhī, al-Jāmi al-Kabīr (2778); Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 9:337

وهو حديث أخرجه أصحاب السنن - من رواية الزهري عن نبهان مولى أم سلمة عنها وإسناده قوي وأكثر ما علل به انفراد الزهري بالرواية عن نبهان وليست بعلة قادحة فإن من يعرفه الزهري ويصفه بأنه مكاتب أم سلمة ولم يجرحه أحد لا ترد روايته.

<sup>61</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wīl Mukhtalif al-Ḥadīth, 328.

<sup>62</sup> al-Mubārakfūrī, Tuḥfat al-Aḥwadhī Bi Sharḥ al-Jāmiʿ al-Tirmidhī, 8:51.

<sup>63</sup> al-Mubārakfūrī, 8:51.

وذهب أبو داود إلى تخصيص النهي بأزواج النبي ، فقال في سننه بعد رواية حديث أم سلمة: "هذا لأزواج النبي النبي الله خاصة. "" وقال الحافظ ابن الحجر في التلخيص: "هذا جمع حسن، وبه جمع المنذري في حواشيه واستحسنه شيخنا."

وقد فصل النووي هذه المسألة بقوله: " وأما نظر المرأة إلى وجه الرجل الأجنبي فإن كان بشهوة فحرام بالاتفاق وإن كان بغير شهوة ولا مخافة فتنة. ففي جوازه وجهان لأصحابنا، أصحهما تحريمه."

### ٤, ٦ توهم مخالفة القياس

فقد يأتي استشكال الرواية من جهة توهم مخالفة الرواية للقياس فإذا أمكن الجمع بينهم يصار إليه، وإن تعذر الجمع فللعلماء في ذلك مسالك. فقد ذهب الإمام الشافعي وأحمد وجمهور أئمة الحديث وأكثر الفقهاء إلى تقديم خبر الواحد على القياس سواء كان الراوي فقيها أو غير فقيه. ونقل عن بعض الحنفية والمالكية تقديمهم للقياس على خبر الواحد، على تفصيل في ذلك. ™ وقد أشار الإمام ابن جماعة (٧٣٣هـ) إلى هذا الخلاف بقوله:

" ...وأكثر الأحاديث المدونة والمسموعة من هذا القسم (غير المستفيض هو خبر الواحد أو الاثنين أو الثلاثة) والتعبد بها جائز عند جمهور علماء المسلمين والعمل بها واجب عند أكثرهم. ورد بعض الحنفية خبر الواحد فيم تعم به البلوى كالوضوء من مس الذكر وإفراد الإقامة ورد بعضهم خبر الواحد في الحدود. ورجح بعض المالكية القياس على خبر الواحد المعارض للقياس. والصحيح الذي عليه أئمة الحديث أو جمهورهم أن خبر الواحد العدل المتصل في جميع ذلك مقبول وراجح على القياس المعارض له وبه قال الشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهما من أئمة الحديث والفقه والأصول."

ومن الأحاديث التي أدّعي مناقضتها للقياس حديث عبد لله بن عمرو بن العاص عن عمرو بن العاص قال: جاء رسول الله هي خصمان يختصان، فقال لعمرو: "اقض بينهما يا عمرو"، فقال: أنت أولى بذلك مني يا رسول الله، قال: "وإن كان" قال: فإذا قضيت بينهما فما لي؟ قال: "إن أنت قضيت بينهما فأصبت القضاء فلك عشر حسنات، وإن أنت احتمدت وأخطأت فلك حسنة."

65 Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, al-Talkhīṣ al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīth al-Rāfiʿī al-Kabīr, 3:315.

<sup>64</sup> Abū Dāwūd, al-Sunan (4112).

<sup>66</sup> al-Nawawī, al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj, 6:184.

<sup>67</sup> al-Dumaynī, Maqāyīs Naqd Mutūn al-Sunnah, 427-54.

<sup>68</sup> Ibn Jamā'ah, al-Manhal al-Rawiy Fī Mukhtaṣar 'Ulūm al-Ḥadīth al-Nabawī, 32.

<sup>69</sup> Ibn Hanbal, al-Musnad (17824)

فقد استشكل بعضهم هذا الحديث لما يوهمه من مخالفة القياس، وقالوا: "وهذا الحكم لا يجوز على الله تعالى. وذلك أن الاجتهاد الذي يوافق الحواب من عمرو وهو الاجتهاد الذي يوافق الخطأ، وليس عليه أن يصيب إنها عليه أن يجتهد، وليس يناله في موافقة الصواب من العمل والقصد والعناية واحتهال المشقة إلا ما يناله مثله في موافقته الخطأ، فبأى معنى يُعطى في أحد الاجتهادين حسنة وفي الآخر عشر ا؟! "

وقد أجاب ابن قتيبة (٢٧٦هـ) على ذلك، وبيّن عدم تعارض الحديث مع القياس، وإمكان الجمع بينهما فقال: "إن الاجتهاد مع موافقة الصواب، ليس كالاجتهاد مع موافقة الخطأ.

ولو كان هذا على ما أسس؛ كان اليهود والنصارى، والمجوس، والمسلمون سواءً، وأهل الآراء المختلفة سواءً إذا اجتهدوا...ولو أن رجلا وجّه رسولين في بغاء ضالة له، وأمرهما بالاجتهاد والجد في طلبها، ووعدهم الثواب، إن وجداها، فمضى أحدها خمسين فرسخا في طلبها، وأتعب نفسه، وأسهر ليله، ورجع خائبا. ومضى الآخر فرسخا وادعا ورجع واجدا، لم يكن أحقها بأجزل العطية وأعلى الحباء الواجد، وإن كان الآخر قد احتمل من المشقة والعناء أكثر مما احتمله الآخر. فكيف بها إذا استويا. وقد يستوي الناس في الأعمال، ويفضل الله عز وجل من يشاء فإنه لا دين لأحد عليه، ولا حق له قبله."

## ٥, ٦ توهم مخالفة القواعد الشرعية

ومن القواعد الشرعية التي نص القرآن الكريم: ﴿إِنَّ اللهَّ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِن يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨]. فالقاعدة القرآنية في هذه الآية تنص بأن الشرك هو الذنب الوحيد الذي لا يغفره الله تعالى لمن مات وهو متلبس به. وقد جاء في بعض الأحاديث ما يوهم مناقضة هذه القاعدة، ومن ذلك الحديث الذي رواه مسلم عن حذيفة بن اليهان ، قال: سمعت رسول الله ، يقول: "لا يدخل الجنة نهّام" "حيث يفهم منه أن النميمة تماثل الشرك في منع صاحبها من دخول الجنة.

\_

وقد بيّن الشيخ شعيب الأرناؤوط أن إسناد هذا الحديث ضعيف جدا. لكن المفاضلة بين القاضي المصيب والمخطئ قد رويت من طرق صحيحة، يقول: "إذا حكم الحاكم فاجتهد فالإشكال يتعلق بها كذلك. ففي الحديث المتفق عليه عن عمرو بن العاص -رضي الله عنه- أنه سمع رسول الله ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Ibn Qutaybah, *Ta'wīl Mukhtalif al-Ḥadīth*, 221; al-Bayānūnī, *Mushkil al-Ḥadīth*, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wil Mukhtalif al-Ḥadīth, 221-22.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Muslim, al-Musnad al-Sahīh (168).

لذلك لجأ الإمام النووي إلى تأويل هذا الحديث بها لا يتعارض مع تلك القاعدة، فقال: " وأما قوله على الا يتعارض مع تلك القاعدة، فقال: " وأما قوله على الدخل الجنة نهام) ففيه التأويلان المتقدمان في نظائره: أحدهما: يحمل على المستحل بغير تأويل مع العلم بالتحريم والثاني لا يدخلها وقت دخول الفائزين إذا فتحت أبوابها لهم، بل يؤخّر."

### ٦,٦ توهم مخالفة العقل

فقد زعم بعض الناس أن هذا الحديث يناقض العقل بقولهم: "والشيطان روحاني كالملائكة، فكيف يأكل ويشرب؟! وكيف يكون له يد، يتناول بها؟!". وقد أجاب الإمام ابن قتيبة (٢٧٦هـ) بقوله: "وليس يخلو الشيطان في أكله بشياله من أحد معنيين: إما أن يكون يأكل على حقيقة ويكون ذلك الأكل تشمها واسترواحا، لا مضغا وبلعا، فقد روي ذلك في بعض الحديث وروي أن طعامها الرمة، وهي: العظام، وشرابها الجدّف "وهو الرغوة والزبد، وليس ينال من ذلك إلا الروائح... أو يكون يأكل بشياله على المجاز، يراد أن أكل الإنسان بشياله إرادة الشيطان له وتسويله. فيقال لمن أكل بشياله: هو يأكل الشيطان، لا يراد أن الشيطان يأكل، وإنها يراد أنه يأكل الأكل الذي يجبه الشيطان."

٧. ضوابط الاشتغال بموضوع مشكل الحديث

### ١,٧ شروط الاشتغال بـ مشكل الحديث

يمكن إجمال أهم شروط الاشتغال بمشكل الحديث فيها يأتي:

- ١. الاتخاذ في هذا الميدان بطلب الحق والإنصاف، واحترازه عن الانقياد للأهواء والشهوات.
- ٢. الالتزام بمنهج أهل السنة والجماعة في التعامل مع "مشكل الحديث" وفهم نصوصه في ضوء قواعد اللغة العربية.

75 Ibn Qutaybah, *Ta'wīl Mukhtalif al-Ḥadīth*, 459

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> al-Nawawī, al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj, 2:113.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (2020).

الجدف: بالتحريك نبات يكون باليمين، لا يحتاج أكله معه إلى شرب ماء، وقيل: أصله من الجدف: القطع، أراد ما يرمى به عن الشراب من زبد .أو رغوة أو قذى؛ كأنه قطع من الشراب فرمى به هكذا

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ibn Qutaybah, 459.

- ٣. الملكة العلمية والمعرفة الواسعة بعلوم الشريعة واللغة العربية. فموضوع (مشكل الحديث) له علاقة وطيدة مع عدد من العلوم داخل علم الحديث، كعلم العلل، وناسخ الحديث ومنسوخه، وغريبه. كها أنه يتعلق بعدد من العلوم الشرعية الأخرى كعلم العقيدة، والأصول، والفقه، واللغة. ومما ينبغي الانتباه إليه الفرق الدقيق بين مشكل الحديث وبين عملية نقد الروايات أو موضوع العلل؛ فدراسة الإشكال تأتي بعد نقد الحديث والحكم بقبوله. فإذا تحقق وجود الإشكال في الحديث ولم يمكن الجمع والتوفيق بينه وبين ما عارضه مما هو أقوى منه، فعند ذلك يحكم بالتوقف في الرواية أو الحكم بردها، ويخرج عندئذ من موضوع (مشكل الحديث)، ويدخل في دائرة (لحديث العلل) لوجود علة قادحة في متنه.
- الاطلاع على ما يستجد من علوم ومعارف، وما يكشف عنه العلم الحديث من حقائق وسنن. فالمكتشفات العلمية الحديثة، والحقائق التي يتوصل إليها الباحثون في العلوم الكونية مثلا، قد تعين على فهم حديث معين وتبين مراد الشارع منه، أو ترجح تفسيرا من التفسيرات على غيره.
- التحري والتثبت في شرح الحديث الشريف وبيان معانيه، وعدم الإقدام على ذلك بمجرد الظن دون علم،
   والرجوع إلى أهل العلم وسؤالهم. \*\*

## ٧, ٧ قواعد الاشتغال بـ مشكل الحديث

هناك عدد من القواعد التي ينبغي أن تكون حاضرة في ذهن المشتغل بدراسة الأحاديث المشكلة، لعل من أهمها ما يأتي:^^

- ١. سنة الرسول ﷺ نوع من أنواع الوحي، ولا يمكن أن يدخلها التناقض أو التعارض.
  - ٢. لا تعارض بين النقل الصحيح والعقل الصريح. ٢٠
- ٣. النصوص الشرعية نوعان، منها ما يخضع لموازين العقل ومقاييسه، ومنها ما لا يخضع لتلك الموازين والمقاييس. فمن الضروري التفريق بين هذين النوعين من النصوص، ومعرفة حدود العقل في التعامل معها، وإذا لم يتم التنبه إلى ذلك، ووقع الخلط بين هذين النوعين، وتصدى العقل لما لا يقدر على الإحاطة به، عند ذلك يضل العقل طريقه ويتخبط في متاهات الظلام.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> al-Bayānūnī, Mushkil al-Ḥadīth, 95-97.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> al-Bayānūnī, 98-114.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Ibn Taymiyyah, *Majmū* al-Fatāwā, 17:444.

- ٤. التعرف إلى درجة الحديث من حيث القوة والضعف، والتأكد من صحة ألفاظه قبل الخوض في دراسته وحل إشكاله.
  - ٥. التأكد من عدم ثبوت النسخ في الروايات المتعارضة.
- ٦. الأصل الجمع بين الروايات المقبولة بوسيلة من وسائل الجمع، ما دام ذلك ممكنا ويمكن أن تحتمله النصوص.
- ٧. فهم الحديث المشكل من خلال طرقه الأخرى يعد أحد الوسائل المهمة في إزالة الإشكال عنه. ويندرج تحت
   هذه القاعدة عدد من الحالات، منها:
- أ. أن يأتي الحديث مختصرا من رواية؛ مما قد يؤدي إلى استشكال معناه، بينها يرد كاملا من رواية
   أخرى فيعين ذلك على فهم معناه وإزالة الإشكال عنه.
  - ب. أن يأتي في بعض طرق الحديث زيادة ألفاظ تعين على فهم مراد الحديث وإزالة الإشكال عنه.
- أن تكون إحدى الروايات قد نقلت الحديث بالمعنى؛ فأدى ذلك إلى استشكال المراد من الحديث، فإذا وقفنا
   على رواية أخرى رويت باللفظ، ربما يساعد ذلك في حل الإشكال وفهم الحديث على وجهه.
- ٩. التعرف إلى سبب ورود الحديث يعدّ أحد العوامل المساعدة في فهم الحديث على وجهه وإزالة الإشكال عنه.
  - ١٠. عدم الاستعجال في رد الروايات الثابتة لمجرد استشكال ما جاءت به دون دراسة وتحرٍّ.
- 11. إن رد الروايات الصحيحة من حيث السند أو التوقف فيها؛ لتعارض متنها مع نصوص القرآن الكريم أو الروايات الأقوى منها، أو مخالفتها للقواعد الشرعية المقررة، أو القواعد العقلية القطعية، لا يعد ردا لسنة النبي ... وإنها هو حكم بوجود علة في الرواية تقضي بعدم قبولها والتمسك بها، والرواية جهد بشري غير معصوم. والحكم بوجود علة في الرواية أمر اجتهادي قد تختلف فيه أنظار المجتهدين.
- 11. إن تأويل مشكل الحديث من ميادين الاجتهاد الواسعة، التي تتعدد فيها آراء المجتهدين وتختلف، ويتحكم في ذلك قدرات المرء العقلية، وتكوينه العلمي ومدى تمكنه من العلوم المتعلقة بهذا العلم، وفوق كل هذا وذلك توفيق الله للمرء في اجتهاده.
  - ١٣. إن مشكل الحديث من الموضوعات التي تتأثر بالواقع الثقافي للأمة.

#### ٨. أمثلة لمشكل الحديث

- ٢. ما رواه ضياء الدين، أُخْبَرَنَا أَبُو المُجْدِ زَاهِرُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَامِدِ الثَّقَفِيُّ بِقِرَاءَتِي عَلَيْهِ بِأَصْبَهَانَ قُلْتُ لَهُ أَخْبَرَكُمْ سَعِيدُ بْنُ أَبِي الرَّجَاءِ الصَّيْرِفِيُّ قِرَاءَةً عَلَيْهِ وَأَنْتَ تَسْمَعُ أَنا أَبُو الْعَبَّاسِ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ النَّعْهَانِ أَنا أَبُو بَكْرِ مُحَمَّدُ بْنُ مُهْدِيِّ ثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ دَاوُدَ بن عبد الله الأودي بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَلِيٍّ أَنا احْمَد بن عَلِيٍّ ثَنَا زُهَيْر ثَنَا عبد الرَّحْنَ بْنُ مَهْدِيٍّ ثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ دَاوُدَ بن عبد الله الأودي عن عبد الرَّحْن النَّبِيِّ عَنِ الأَشْعَتِ بْنِ قَيْسٍ عَنْ عُمَرَ ابْنُ الْخُطَّابِ عَنِ النَّبِيِّ ﴿
  عن عبد الرَّحْن النَّبِيِّ ﴿
  ضَرَبَ المَّرَأَتُهُ ﴾. (إسْنَاده حسن). ``
- ٣. ما رواه ابن ماجه، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى، والحُسنَ بْنُ مُدْرِكِ الطَّحَانُ، قَالَا: حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَمَّادٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَرُ اللَّهْ عَنْ دَاوُدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْأَوْدِيِّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ اللَّشِلِيِّ، عَنِ الْأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: ضِفْتُ عُمَرَ لَبُو عَوَانَةَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللَّهْ وَعَهِ الرَّحْمَنِ اللَّشْعِثِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ لِي: يَا أَشْعَثُ، لَيْلَةً، فَلَمَّا كَانَ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ، قَامَ إِلَى امْرَأَتِهِ يَضْرِبُهَا، فَحَجَزْتُ بَيْنَهُمَا، فَلَمَّا أَوَى إِلَى فِرَاشِهِ قَالَ لِي: يَا أَشْعَثُ، لَيْلَةً مَنْ رَسُولِ اللهِ ﴿ اللهِ عَلَى وِتْرٍ » احْرَأَتَهُ، وَلا تَنَمْ إِلَّا عَلَى وِتْرٍ » احْمَلُ لَقْهَ عَنْ رَسُولِ الله ﴿ اللهِ عَلَى وَتُو اللهِ اللهِ عَلَى وَتُو اللهِ وَنُولِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا
- ٤. ما رواه ضياء الدين، وَأَخْبرنَا أَبُو أَحْم عبد الله بْنُ أَحْمَد بْنِ أَبِي الْمُجْدِ الْحُرْبِيُّ قِرَاءَةً عَلَيْهِ وَنَحْنُ نَسْمَعُ بِالْحُرْبِيَّةِ قِيلَ لَهُ أَخْبَرَكُمْ هِبَةُ اللهُ بْنُ مُحُمَّدٍ قِرَاءَةً عَلَيْهِ وَأَنْتَ تَسْمَعُ أَنَا الْحُسَنُ بْنُ عَلِيٍّ أَنَا أَحْمَدُ بِن جَعْفَر ثَنَا عبد الله بْنُ أَحْمَد حَدَّثَنِي أَبِي ثَنَا سُلَيَّانُ بْنُ دَاوُد يَعْنِي أَبَا دَاوُد الطَّيَالِيبِيِّ أَنَا أَبُو عَوَانَة عَن دَاوُد الأودي عَن عبد الرَّحْمَن اللَّسْلِيِّ عَنِ الأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ قَالَ ضِفْتُ عُمَرَ فَتَنَاوَلَ امْرَأَتَهُ فَضَرَبَهَا وَقَالَ يَا أَشْعَثُ احْفَظْ عَنِي ثَلاثًا حَفِظْتُهُنَ عَنْ رَسُولِ الله يَ « لَا يُسْبَلُ الرَّجُلُ فِيهَا ضَرَبَ الْمُرأَتَهُ وَلا تَنَمْ إِلا عَلَى وِتْر وَنَسِيتُ الثَّالِثَةَ». "^

نلاحظ أن أسانيد هذه الأحاديث الأربعة كلها من طريق أبي عوانة، كما ظهر أن الحديث الأول والثاني كلاهما بلفظ واحد «لَا يُسْأَلُ الرَّجُلُ فِيهَا ضَرَبَ امْرَأَتَهُ»، وأما نص الحديث الثالث والرابع ففيهما زيادة بلفظ «وَلَا تَنَمْ إِلَّا عَلَى وِتْرِ».

الشاهد من الأحاديث الأربعة كلها عن عمر من طريق أبي عَوَانَة.

81 al-Maqdisī, al-Aḥādīth al-Mukhtārah (94).

<sup>80</sup> Abū Dāwūd, al-Sunan (2147).

<sup>82 &#</sup>x27;Abd al-Jabbār, al-Musnad al-Mawḍū'ī al-Jāmi' Li al-Kutub al-'Asharah (8).

<sup>83</sup> al-Magdisī, al-Ahādīth al-Mukhtārah.

حكم على الحديث بأنه ضعيف، ' أي: ما رواه أبو داود، عن زهير بن حرب، عن ابن مهدي، عن أبي عوانة، عَنْ دَاوُدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْأَوْدِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ

فأما الحديث الذي رواه ضياء الدين، أَخْبَرَنَا أَبُو المُجْدِ زَاهِرُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ حَامِدِ الثَّقَفِيُّ، عن أَبِي الْعَبَّاسِ أَحْمَدُ بْنُ النَّعْمَانِ، عن أَبِي بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَلِيٍّ، عن أَحْمَد بن عَلِيّ، عن زُهَيْر، عن عبد الرَّحْن بْنُ مَهْدِيٍّ، عن بْنُ مَهْدِيٍّ، عن أَبِي بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَلِيٍّ، عن أَحْمَد بن عَلِيّ، عن زُهَيْر، عن عبد الرَّحْن بْنُ مَهْدِيٍّ، عن النَّبِيِّ عَنِ الأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ عُمَرَ ابْنُ الْخُطَّابِ عَنِ النَّبِيِّ أَبِي عَوْانَةَ، عَنْ دَاوُدَ بن عبد الله الأودي، عَن عبد الرَّحْن المُسْلِيِّ، عَنِ الأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ عُمَرَ ابْنُ الْخُطَّابِ عَنِ النَّبِيِّ ...

### ١ , ٨ المعنى الإجمالي للحديث

معنى قوله: (لا يسأل الرجل) قال الطيبي: قوله لا يسأل عبارة عن عدم التحرج والتأثم، (فيها): أي في أي شيء، (ضرب امرأته) أي لا يسأل عن السبب الذي ضربها لأجله لأنه يؤدي لهتك سترها فقد يكون لما يستقبح كجماع والنهي شامل لأبويها وقال ابن الملقن: سره دوام حسن الظن والمراقبة بالإعراض عن الاعتراض، قال الحرالي: في إشعاره إبقاء للمروءة في أنه لا يحتكم الزوجان عند حاكم في الدنيا. ٣٠

ويقول الإمام النووي رحمه الله في كتابه الأذكار فصل (في كراهية أن يُسأل الرجل من غير حاجة: فيم ضرب امرأته): أي يكره أن يُسأل الرجل: فيم ضرب امرأته؟ من غير حاجة. ^^ كما بين أن هذا الحديث يؤيّده الحديث الصحيح الذي رواه مَالِكٌ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حُسْيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ عَلِيًّ بْنِ عُسْنِ إِسْلاَمِ اللهِ عَن جُميع الكلام إلا كلام تظهر المُوعِ تَرْكُهُ مَالاَ يَعْنِيهِ». ^^ فبين رحمه الله قائلاً: " اعلم أنه ينبغي لكل مكلّف أن يحفظ لسانه عن جميع الكلام إلا كلام تظهر

<sup>84</sup> al-Albānī, *Da'īf al-Jāmi' al-Ṣaghīr Wa Ziyādatihi*, 1:898 (6218).

<sup>85</sup> al-Sūsī, Jam' al-Fawā'id Min Jāmi' al-Uṣūl Wa Majma' al-Zawā'id, 2:143 (4300).

<sup>86</sup> al-Maqdisī, al-Aḥādīth al-Mukhtārah (94).

<sup>87</sup> al-Munāwī, Fayḍ al-Qadīr Sharḥ al-Jāmi al-Ṣaghīr, 6:397 (9778).

<sup>88</sup> al-Nawawī, *al-Adhkār*, 603-4.

<sup>89</sup> Mālik, al-Muwatta' (Bi-Riwāyātihi Wa Bi-Ziyādātihā Wa-Zawā'idihā Wa -Ikhtilāf Alfāzihā) (3352).

المصلحة فيه، ومتى استوى الكلام وتركه في المصلحة...فالسنة الإمساك عنه، لأنه قد ينجَرُّ الكلام المباح إلى حرام أو مكروه." .٠

إذن نستفيد من بيان العلماء أن قوله (لا يُسْأَلُ) قد يكون السؤال مباحا وقد يكون مكروها حسب الوقائع. ٨, ٢ إشكاليات في الحديث

ففي هذا الحديث مسألتان الأولى هو سؤال الرجل عن سبب ضرب امرأته والثانية حكم ضرب الرجل امرأته فأما سؤال الرجل عن سبب ضرب امرأته فقيه امرأته فأما سؤال الرجل عن سبب ضرب امرأته فقد يكون مباحا وقد يكون مكروها وأما ضرب الرجل امرأته فقيه تفصيل ذكره أهل العلم سنذكره بعد سرد الأدلة الواردة في هذه المسألة.

قال تعالى: ﴿وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ﴾ [النساء: ١٠٢].

# ٨,٢,١ مفهوم الآية من منظور الخطاب الشرعي

فالخطاب الشرعي في هذه الآية يشمل أربعة جوانب:

الأول منها: تعريف النشوز بقوله: هو عصيان المرأة زوجها، والترفعُ عليه، وإظهارُ كراهيتها له. وللنشوز ضرر، أيّ ضرر بالزوج، وكذلك بالأسرة. وهو يحتاج إلى الردع بلزوم العقوبة التي شرعها الله بقوله: ﴿وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ ﴾ [النساء: ١٠٢]، فقد رتب على سوء معاملة المرأة لزوجها عقاباً. وهو على درجات بحسب حال النشوز ودوافعه وقوّته وضعفه.

وأنواع العقاب، كما نصّت على ذلك آية سورة النساء: الموعظة، والهجر، والضرب.

وعلى الزوج أن يراعي أسباب النشوز، والدوافع إليه، وقوتَه وضعفَه، ليكون العقاب مظنة للعدل، فلا يكون الزوج بإيقاعه له جائراً أو معتدياً أو متشفّياً. ١٠

ثانياً: عقوبة الضرب مأذون فيها للأزواج دون ولاة الأمور. ويجوز أن يكون المخاطب مجموع من يصلح لهذا العمل من ولاة الأمور والأزواج، وأن الإذن ورد لهما في ذلك في الخطاب القرآني في قوله تعالى: ﴿وَلَا يَجِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا عِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْنًا إِلَّا أَنْ يَحَافَا أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، بجعل (لكم) للأزواج، وصرف "فإن خفتم" للولاة، وربها عَنى الشارع بالولاة خصوص النبي ﴿ فَقُصر هذا الأمر عليه دونهم. "

ثالثاً: اختلف الأئمة في تأويل هذه الآية.

91 Ibn 'Āshūr, Maqāṣid al-Sharī ah al-Islāmiyyah, 2:188.

<sup>90</sup> al-Nawawi, al-Adhkār, 535.

<sup>92</sup> Ibn 'Āshūr, 2:189.

فقال عطاءٌ: لا يضرب الرجل زوجته ولكن يغضب عليها. وسانده في هذا ابن العربي في أحكامه بقوله من فقه عطاء وفهمه للشريعة ووقوفِه على مظانً الاجتهاد عَلِم أن الأمر بالضرب هنا للإباحة.

أما رأي الشيخ ابن عاشور في هذه القضية: فوضع الأشياء مواضعها بحسب القرائن، وإلى هذا ذهب جمع من العلماء.

رابعاً: الإشارة إلى الأحوال المختلفة التي تكون بين الزوجين لتقرير الحكم الشرعي. يبيّن ذلك صاحب التحرير بقوله: الظاهر أن الإذن بالضرب لمراعاة أحوال دقيقة تكون بين الزوجين. فأذن للزوج بضرب امرأته ضربَ إصلاح، لقصد إقامة المعاشرة بينهما. فإن تجاوز ما تقتضيه حالة النشوز كان معتدياً."

إذن: نستفيد من الآية الكريمة شيئان، الأول في بيان أحكام تتعلّق بمعاملة المرأة في حالة خاصة قد تَعرض لها، والثاني: ضبط الحكم الشرعي في هذه القضية ومراعاة الظروف والملابسات فيها. وهذان النوعان من الاستدلال يعتمدان على النص والقرائن الحافّة به: فالإذن بالضرب في حالة ظهور الفساد، قيّده العلماء بالسلامة من الضرر، كما أنه لا يعد إهانة للمرأة وإنها يرجع إليه عند الحاجة.

الإذن بالضرب في فقدان الوازع الديني ويعتبر تصرفاتها من الأفعال المنكرات: فهذا بمعنى رتب آخر الأمر على هذا الحكم المعلّل والمقيّد بإمكان التحديد من ولاة الأمور لمن يتجاوز حدَّه في هذا من الرجال بإنزال عقوبة به، لتدارك ما يمكن أن ينجم عن مباشرة الزوج لعقاب امرأته من إفراط، وخاصة بعد فقدان الوازع الديني الذي يحول بين المرء وبين كل ما يعد منكراً من تصرّ فاته. "

الخلاصة: أن حديث: «لَا يُسْأَلُ الرَّجُلُ فِيهَا ضَرَبَ امْرَأَتُهُ» فيه إشكال في فهمه، حيث ظن الجهلة أو العوام أن هذا الحديث على إطلاقه والصحيح أنه ليس على إطلاقه وإنها هناك حالات فيها السؤال لبيان ذلك.

وقد بيّن العلماء أن هذا السؤال قد يكون مباحاً أو مكروهاً بحسب الوقائع.

أن يضرب زوجته عند الضرورة الداعية إلى ذلك وفق الضوابط والحدود السابقة.

### الخاتمة

ونذكر فيما أهم النتائج والتوصيات:

أ. عدم اشتهال كتب علوم الحديث المتقدمة على تعريف مشكل الحديث، واقتصارها على مصطلح مختلف الحديث.

1011 /1311u1, 2.170.

<sup>93</sup> Ibn 'Āshūr, 2:190.

<sup>94</sup> Ibn 'Āshūr, al-Tahrīr Wa al-Tanwīr Min al-Tafsīr, 5:41-44.

- ب. مختلف الحديث في الاصطلاح "هو أن يأتي حديثان متضادان في المعنى ظاهراً، فيوفق بينهما، أو يرجّح أحدهما فيعمل به دون الآخر".
- ج. اقتراح تعريف جديد لمشكل الحديث يجمع جزئيات هذا الموضوع ويمنع من دخول غيرها فيه وهو: "الحديث المقبول الذي خفي مراده بسبب من الأسباب على وجه لا يُعرف إلا بالتأمل المجرد أو بدليل آخر خارجي".
- د. رأي بعض الباحثين أن ظاهرة الاستشكال نشأت منذ أن أمر الله الملائكة بالسجود لآدم عليه السلام، وأن أول من استشكل هو إبليس عليه لعنة الله تعالى
- ،. استمرار ظاهرة استشكال بعض روايات الحديث بعد وفاة النبي ﷺ إما لمعارضتها للقرآن الكريم في الظاهر، أو للأحاديث الأخرى، أو عدم التوافق مع العقل والقياس من جانب آخر.
- و. يمكن تقسيم أسباب الاستشكال إلى ثلاثة: ما يتعلق بالنص نفسه، أسباب الاستشكال المتعلقة بالقارئ أو السامع، أسباب الاستشكال المتعلقة بالواقع المحيط.
- . أسباب الاستشكال المتعلقة بنص الحديث تتلخص في خمسة أنواع تنوع دلالات النصوص الشرعية بين دلالة قطعية وأخرى ظنية، تنوع الأحكام التي تدل عليها النصوص في القرآن والسنة بين عام وخاص، ومطلق ومقيد، وناسخ ومنسوخ، الثبوت الظني لمعظم الأحاديث النبوية، الرواية بالمعنى، اختصار الرواية.
- ح. أسباب الاستشكال المتعلقة بالقارئ للنص أو السامع له تتمثل في ثلاثة جوانب: تفاوت المدارك واختلاف الطبائع، تنوع العقيدة والمذهب، تفاوت المستوى العلمي والثقافي.
- ط. تتلخص أوجه استشكال الحديث النبوي في ستة أوجه: توهم مخالفة القرآن الكريم، توهم مخالفة الثابت من الأحاديث، توهم مخالفة الإجماع، توهم مخالفة العقل.
- ي. ينبغي للمشتغل بموضوع مشكل الحديث أن يكون مستحضراً لعدد من القواعد والضوابط التي سبقت
   الاشارة إليها.

#### References

Abdur Rehman, Sofia. "'Ā'isha's Corrective of the Companions: A Translation and Critical Ḥadīth Study of al- Zarkashī's al-Ijāba Li-Īrādi Mā Istadrakathu 'Ā'sha 'ala al-Ṣaḥāba." The University of Leeds, 2019.

Abū Dāwūd, Sulaymān ibn al-Ashʿath al-Azdī al-Sajistānī. *al-Sunan*. Edited by Muḥammad ʿAwwāmah. 1st ed. Beirut: Muʾassasah al-Rayyān, 1998.

Abū Shuhbah, Muḥammad ibn Muḥammad. al-Wasīṭ Fī ʿUlūm Wa Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth. Cairo:

- Dār al-Fikr al-ʿArabī, 1983.
- Abū Zahw, Muḥammad Muḥammad. al-Ḥadīth Wa al-Muḥaddithūn. Cairo: Dār al-Fikr al-ʿArabī, 1958.
- al-Albānī, Muḥammad Nāṣir al-Dīn. Þaʿīf al-Jāmīʿ al-Ṣaghīr Wa Ziyādatihi. Beirut: al-Maktab al-Islāmī, n.d.
- al-Bayānūnī, Fatḥ al-Dīn Muḥammad. Mushkil al-Ḥadīth. Cairo: Dār al-Salām, 2012.
- al-Bayḥaqī, Aḥmad ibn al-Ḥusayn al-Khasrawjirdī. *al-Sunan al-Kubrā*. Edited by Muḥammad 'Abd al-Qādir 'Aṭā. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2003.
- al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāt, 2001.
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl Abū ʿAbd Allah. al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min Umūr Rasul Allah Wa Sunanihi Wa Ayyāmihi. Edited by Muhammad Zuhair al-Nasir. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 2001.
- al-Dumaynī, Musfir ibn Gharm Allāh. *Maqāyīs Naqd Mutūn al-Sunnah*. Riyadh: Self-published, 1984.
- al-Ḥākim, Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-Bayyiʿ Abū ʿAbd Allāh. Maʿrifat ʿUlūm al-Ḥadīth Wa Kammiyat Ajnāsihi. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2003.
- al-Haythamī, ʿAlī ibn Abū Bakr Abū al-Ḥasan Nūr al-Dīn. Majmaʿ al-Zawāʾid Wa Manbaʿ al-Fawāʾid. Edited by Ḥusayn Salīm Asad. Beirut: Dār al-Minhāj, 2015.
- al-Kattānī, Muḥammad ibn Jaʿfar. al-Risālah al-Mustaṭrafah Li Bayān Mashhūr Kutub al-Sunnah al-Muṣannafah. Beirut: Dār al-Bashāʾir al-Islāmiyyah, 1986.
- al-Khayr'ābādī, Mohammed Abullais. 'Ulūm al-Ḥadīth Aṣīluhā Wa Muʿāṣiruhā. Kuala Lumpur: Dār Shākir, 2009.
- al-Maqdisī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Wāḥid Þiyāʾ al-Dīn. al-Aḥādīth al-Mukhtārah. Edited by ʿAbd al-Malik Bin Duhaysh. Beirut: Dār Khiḍr, 2000.
- al-Mubārakfūrī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān. *Tuḥfat al-Aḥwadhī Bi Sharḥ al-Jāmiʿ al-Tirmidhī*. Edited by Khalid Abd al-Ghanī Mahfuz. Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1990.
- al-Munāwī, ʿAbd al-Raʾūf Zayn al-Dīn. Fayḍ al-Qadīr Sharḥ al-Jāmiʿ al-Ṣaghīr. Egypt: Maktabah al-Tijāriyyah al-Kubrā, n.d.
- al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf Abū Zakariyyā. al-Adhkār. Beirut: Dār al-Fikr, 1994.
- ——. al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1972.
- al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Kayfa Nataʿāmal Maʿa al-Sunnah al-Nabawiyyah. Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1992.
- al-Rāmhurmuzi, al-Ḥasan ibn ʿAbd al-Raḥmān Ibn Khallād. al-Muḥaddith al-Fāṣil Bayna al-Rāwī Wa al-Wāʿ. Edited by ʿAjāj al-Khaṭīb. Beirut: Dār al-Fikr, 1994.

- al-Sakhāwī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān. Fatḥ al-Mughīth Bi Sharḥ Alfiyyat al-Ḥadīth. Maktabah Dār al-Minhāj, 2005.
- al-Shāfiʿī, Muḥammad ibn Idrīs Abū ʿAbd Allah. al-Risālah. Cairo: Maktabah al-Ḥalabī, 1940.
- al-Sūsī, Muḥammad ibn Muḥammad al-Maghribī. Jamʿ al-Fawāʾ id Min Jāmiʿ al-Uṣūl Wa Majmaʿ al-Zawāʾ id. Beirut: Maktabah Ibn Kathīr, 1998.
- al-Suyūṭī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr Jalāl al-Dīn. *Tadrīb al-Rāwī Fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī*. Edited by Abū Qutaybah Nazar Muḥammad al-Fāriyābī. Riyadh: Dār Ṭaybah, 2006.
- al-Ṭabrānī, Sulaymān ibn Aḥmad. al-Muʻjam al-Kabīr. Edited by Ḥamdī ʿAbd al-Majīd al-Salafī. Madinah: Maktabah al-ʿUlūm wa al-Ḥikam, 1983.
- al-Ṭaḥāwī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn Salāmah Abū Jaʿfar. Sharḥ Mushkil al-Āthār. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 1994.
- al-Tirmidhī, Muḥammad ibn ʿĪsā Abū ʿĪsā. al-Jāmiʿ al-Kabīr. Edited by Bashar Awwad Maʿruf. Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998.
- al-ʿAsʿas, Ibrāhīm. Dirāsah Naqdiyyah Fī ʿIlm Mushkil al-Ḥadīth. Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 1996.
- al-ʿIrāqī, ʿAbd al-Raḥīm ibn al-Ḥusayn Zayn al-Dīn Abū al-Faḍl. al-Taqyīd Wa al-Īḍāḥ Li Mā Uṭliqa Wa Ughliqa Min Muqaddimah Ibn al-Ṣalāḥ. Edited by Muḥammad Rāghib al-Ṭabbākh. Aleppo: Maṭbaʿah al-ʿIlmiyyah li Muḥammad Rāghib al-Ṭabbākh, 1931.
- Ibn Fūrak, Muḥammad ibn al-Ḥasan. Mushkil al-Ḥadīth Wa Bayānuhu. Beirut: ʿĀlam al-Kutub, 1985.
- Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn ʿAlī. al-Talkhīṣ al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīth al-Rāfiʿī al-Kabīr. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1989.
- ——. Fath al-Bārī Sharh Ṣahīh al-Bukhārī. Riyadh: Dār al-Salām, 2000.
- ——. Nuzhat al-Nazar Fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar. Edited by Nūr al-Dīn ʿItr. Damascus: Maṭbaʿah al-Ṣabāh, 2000.
- Ibn Ḥanbal, Aḥmad ibn Muḥammad Abū Abd Allāh. *al-Musnad*. Edited by Shuʿayb al-Arnāʾūṭ. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 2001.
- Ibn Jamāʿah, Muḥammad ibn Ibrāhīm Badr al-Dīn. al-Manhal al-Rawiy Fī Mukhtaṣar ʿUlūm al-Ḥadīth al-Nabawī. Damascus: Dār al-Fikr, n.d.
- Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Muḥammad Abū Jaʿfar. Jāmiʿ al-Bayān Fī Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 2000.
- Ibn Manẓūr, Jamāl al-Dīn Muḥammad. Lisān al-ʿArab. Beirut: Dār Ṣādir, n.d.
- Ibn Qutaybah, ʿAbd Allah ibn Muslim Abū Muḥammad. *Taʾwīl Mukhtalif al-Ḥadīth*. Edited by Salīm ibn ʿĪd al-Ḥilālī. Cairo: Dār Ibn ʿAffān, 2009.
- Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm Taqiy al-Dīn. Majmūʿ al-Fatāwā. Madinah: King

- Fahd Glorious Quran Printing Complex, 2004.
- Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. al-Taḥrīr Wa al-Tanwīr Min al-Tafsīr. Tunisia: Dār Suḥnūn li al-Nashr wa al-Tawzīʻ, 1997.
- ——. Magāṣid al-Sharīʿah al-Islāmiyyah. Tunisia: Ministry of Awqāf and Islamic Affairs, 2004.
- Mālik, Ibn Anas Abū ʿAbd Allāh. al-Muwaṭṭaʾ (Bi-Riwāyātihi Wa Bi-Ziyādātihā Wa-Zawāʾ idihā Wa-Ikhtilāf Alfāẓihā). Edited by Sālim Eid al-Hilālī. Dubai: Majmūʿat al-Furqān al-Tijāriyyah, 2003.
- Muslim, Ibn al-Ḥajjāj al-Naysābūrī. al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min al-Sunan Bi Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl Ilā Rasul Allah. Cairo: Dār al-Taʾṣīl, 2014.
- Muṣṭafā, Ibrāhīm, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥāmid ʿAbd al-Qādir, and Muḥammad ʿAlī al-Najjār. al-Muʿjam al-Wasīṭ. Istanbul: Dār al-Daʿwah, n.d.
- Shākir, Aḥmad Muḥammad. al-Bāʿith al-Ḥathīth Sharḥ Ikhtiṣār ʿUlūm al-Ḥadīth Li al-Ḥāfiẓ Ibn Kathīr. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d.
- 'Abd al-Jabbār, Ṣuhayb. al-Musnad al-Mawḍūʿī al-Jāmiʿ Li al-Kutub al-ʿAsharah. Online., 2013. https://ketabonline.com/ar/books/1731/read?part=1&page=2&index=838666.
- ʿItr, Nūr al-Dīn. Manhaj al-Naqd Fī ʿUlūm al-Ḥadīth. 3rd ed. Damascus: Dār al-Fikr al-Muʿāṣir, 1997.



al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 67-77. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press



#### حديث رؤية الهلال بين الإشكالية والحل

#### The Ḥadīth on Moonsighting: Problem and Solution

Muhammed Unais Kunnakkadan \*
Mohammed Abullais al-Khayrabadi \*\*

محمد أنيس المليباري أ. د. محمد أبو الليث الخرآبادي

الملخص: تناول هذا البحث إشكالية الحديث المشهور "صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته" عن إثبات الشهر الهلالي ومناقشة حلها في ضوء البعد الزماني للأحكام. وناقش آيات وأحاديث تتعلق بمغزى هذا الموضوع في ضوء الشروح. وحاول لبحث أدلة أبرز المتمسكين بالرؤية البصرية من العلماء مع مخالفيهم ممن يجيزون الاعتباد على الحسابات الفلكية المعاصرة. وتوصل إلى أن القرآن والحديث لا يشتمل على تصريح القول بأن الرؤية البصرية هي المطلوب الشرعي لإثبات الشهر الهلالي، كما أنه لا يقدّمها كوسيلة حتمية وحيدة للإثبات. والهدف المطلوب منها صوم رمضان كله بلا ضياع. وكانت الرؤية البصرية هي الوسيلة المقدورة للناس في خلك الزمن النبوي كما في حديث: «إنا أمة لا نكتب ولا نحسب». ولا بأس بتغيره باختلاف الوظائف المتاحة عبر العصور من ناحية البعدين الزماني والمكاني للحديث، كما نعتمد البوصلة في التوجه إلى القبلة، وكذا الساعات المعينة في تعيين أوقات الصلاة، لا سيها في عصر استطاع الإنسان الصعود إلى القمر والهبوط فيه – على ما يدّعى –. ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها؛ والله يريد بأمته اليسر لا العسر.

الكليات المفتاحية: مشكل الحديث؛ رؤية الهلال؛ دراسات حديثية؛ صوم رمضان؛ الحساب الفلكي.

-

<sup>\*</sup>Research Scholar, AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia, Kuala Lumpur. Email: unaishidayahudawi@gmail.com

<sup>\*\*</sup> Professor, AbdulHamid AbuSulayman Kulliyyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, International Islamic University Malaysia, Kuala Lumpur.



al-Burhān Journal of Qurʾān and Sunnah Studies, 5: Spec. Issue 2 (2021) 67-77. https://journals.iium.edu.my/al-burhan/index.php/al-burhan/index Copyright © IIUM Press e-ISSN 2600-8386



**ABSTRACT:** This research deals with the problem of the famous hadīth "Observe fast upon sighting it (the new moon), and break your upon sighting it" in determining the beginning of the lunar month and discusses its solution taking into consideration the temporal dimension of the rulings derived from the <code>hadīth</code>. It discusses the verses and <code>hadīths</code> related to the significance of this topic in the light of their commentaries. It attempts to analyse the evidences depended upon by prominent scholars who argue in favour of visual sighting and opposing views of scholars who permit the utilisation of contemporary astronomical calculations. The research concludes that the Qur'an and hadīth neither clearly indicate that visual sighting is the legal requirement to establish the beginning of the lunar month, nor present it as the only inevitable means of proof. The desired objective of the hadīth is fasting the whole of Ramadan without missing any days of it. Visual sighting was the means for people during the time of the Prophet, as indicated by the <code>hadīth:</code> "We are a nation that neither write nor calculate." There is nothing wrong with changing means due to advancements, taking into consideration the temporal and spatial dimensions of the hadīth, just as we rely on the compass in determining the direction of the qiblah and the specific time of prayer, especially in an era when man was able to ascend and land on the moon - as claimed -. God does not burden a soul beyond its capacity; and God wants ease not hardship for the ummah.

Keywords & phrases: Mushkil al-ḥadīth; moonsighting; ḥadīth studies; fasting Ramadan; falak calculation.

## التمهيد

الحمد لله الذي جعل في السماء بروجًا، وجعل فيها سراجًا وقمرًا منيرًا، وقدّره منازل لتعلم عدد السنين والحساب، وخلق كل شيء فقدّره تقديرًا، وصلى الله على سيدنا محمد المرسل إلى الناس كافة بشيرًا ونذيرًا، وعلى آله وصحبه وتبعه وسلّم تسليمًا كثيرًا، وبعد!

فإن ثبوت الشهر الهلالي مهم في التشريع الإسلامي لكثير من الأحكام. وجعل الشارع تبارك وتعالى طائفةً من المسائل متعلّقة بالشهر القمري، مثل صيام رمضان، لقوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْقُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ومناسك الحج، لقوله تعالى: ﴿الحُجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الحُجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحُجِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، وعدة النساء لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، وحلول الحول في الزكاة وغيرها. ولا شكّ أن الشهر القمري له أهميّة كبيرة في مسائل الشريعة الإسلامية لا سيها الصوم والعيدين والحج.

وقد أثير الجدل بين العلماء المسلمين في القديم والحديث حول قضية ثبوت الهلال بالرؤية البصرية أو الرؤية الفلكية في عدة كتب ومقالات للموافقين والمخالفين بهذا الصدد. وقد شغلت هذه المناقشات روح الأمة المسلمة ووحدتها سلبيًّا على نطاق واسع، حيث أدى الأمر إلى أن صامت منطقة معينة قبل أخرى بيوم أو يومين، وكذا الحال في عيد الفطر فأفطرت جماعة من المسلمين، وأخرى أعلنت عيدها قبله أو بعده بيوم أو يومين. وفي بلاد المسلمين الأقلين يبرز هذا على أفحش صوره حيث اختلفت كل فرقة مسلمة من الفرق الأخرى في ولاية واحدة! وتسببت هذه الاختلافات للعداوة وضعف القوّة، بالإضافة إلى صيرورتهم أتاحوا الفرصة لشهاتة أعداء الإسلام.

وجدير بالذكر أن دعوى العلماء باعتماد الأجهزة الفلكية، أو عدمه بإيجاب الرؤية البصريّة للهلال - الموصل إلى اختلافات في صيامهم وأعيادهم - ترجع في استدلالهم بالأحاديث النبوية. فمن هذه الناحية يتكون هذا البحث عن رؤية الهلال وإشكاليته وحلها. وقد اشتملت صفحات هذا البحث على مقدمة ومباحث؛ وضمن مباحث مطالب، وأتبعت ذلك بخاتمة فيها أهم نتائج الموضوع.

# ١. التعريفات الأولية

وقبل الدخول إلى مغزى المضمون يناسب أن نتعرف على المعاني اللغوية لهذه الكلمات التي تدور المناقشة حولها. ومن أهم تلك الألفاظ: الهلال، والرؤية، والحساب الفلكي.

الهلال: غرة القمر حين يهل على الناس في غرة شهر، وقيل: يسمّى هلالاً لليلتين من الشهر، ثم لا يسمى به إلى أن يعود في الشهر الثاني، وقيل: يسمى به ثلاث ليال ثم يسمى قمرًا، وقيل: يسمى به حتى يحجر، وقيل: يسمى هلالاً إلى أن يبهر ضوؤه سواد الليل، وهذا لا يكون إلا في الليلة السابعة. قال أبو إسحاق: والذي عندي وما عليه الأكثر أن

يسمى هلالاً ابن ليلتين فإنه في الثالثة يتبين ضوؤه، والجمع أهلة. وقال ابن سيده: الرؤية النظر بالعين والقلب. والرؤية بالعين تتعدى إلى مفعولين. يقال: رأى زيدًا عالمًا. ورأى رأيًا ورؤية وراءة. ٢

والحساب الفلكي هو أحد فروع علم الهيئة التي موضوعها النظر في أحوال الأجرام العلوية والسفلية. وهو علم تُعرَف منه مقادير حركات الكواكب سيها السبعة السيَّارة وتقويم حركاتها وإخراج الطوالع وغير ذلك.

والمراد بالشهر هنا الشهور الاثنا عشر من التقويم القمري الإسلامي على ما نسمّيه الأشهر الهجرية بالعموم.

# ٢. الأدلة النقلية في إثبات الهلال

# ٢,١ الهلال في القرآن

يتحدّث القرآن الكريم عن الشمس والقمر والنجوم والساء والأرض وغيرها من الظواهر الفلكية بهدف التذكير بقدرة الصانع المبدع. وقد جاءت كلمة الشمس والقمر ضمن عدد كبير من الآيات القرآنية. وحينها تساءل الناس عن فائدة الأهلّة، أجاب القرآن بأنّها مواقيت للناس، وجعل القمر مرجعًا أساسيًّا لحساب الوقت وتنظيمه. قال تعالى: ﴿ يُسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَبِّ ﴾ [البقرة:١٨٩]. وقد عمَّم الشمس والقمر من منظور أنها يساعدان في علم السنين وكذا الحسابات في قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ [يونس:٥].

والمراد بالمواقيت التي تحتاج إلى الهلال ميقات صلاة العيد، والزكاة، وصدقة الفطر، وصيام رمضان، والفطر منه، وصيام الأيام البيض، وعاشوراء، وكراهية الصوم بعد نصف شعبان، وصيام ست من شوال، ومعرفة سن شاة الزكاة، وأسنان الإبل والبقر فيها، والاعتكاف في النذر، والحج، والوقوف، والأضحية، والعقيقة، والهدي، والآجال، والسلم، والبلوغ، والمساقاة، والإجارة، واللقطة، وأجل العنة، والإيلاء، وكفارة الوقاع والظهار، والقتل بالخطأ بالصوم، والعدة في المتوفى عنها، وفي الآيسة، والاستبراء، والرضاع، ولحوق النسب، وكسوة الزوجة، والديات، وغير ذلك. ولكن ليس في القرآن نص تفصيلي عن كيفية التوقيت والحسابات القمرية، كها لم تأت آية صريحة في تعيين الرؤية.

### ٢,٢ الهلال في السنة النبوية

وردت أحاديث عديدة فيها يتعلق برؤية القمر، مما بوّب البخاري في كتاب الصوم باب قول النبي رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا»، ومسلم باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال. ويليق بنا أن نذكر أبرزها، وما قيل فيه عن التقدير أيضًا، فمنها:

<sup>2</sup> al-Jawharī, al-Ṣiḥāḥ Tāj al-Lughah Wa Ṣiḥāh al-ʿArabiyyah, 347.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibn Manzūr, *Lisān al-ʿArab*, 11:702.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> al-Jazā'irī, al-Ḥukm al-Sharʿ Li-Ru'yat al-Ḥilāl Bi al-Abṣār Wa Ibṭāl Naẓariyyat al-Ḥisāb al-Falakī Fī al-Ṣawm Wa al-Ifṭār, 48.

- عن ابن عمر رضى الله عنها، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا رأيتموه فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا، فإن غمّ عليكم فاقدروا له». ا
- عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «الشهر تسع وتسعون ليلة، فلا تصوموا حتى تروه، فإن غمّ عليكم فأكملوا العدة ثلاثين».
- ٣. عن ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي ﷺ أنه قال: «إنها الشهر تسع وعشر ون لا تصوموا حتى تروا الهلال، ولا تفطروا حتى تروه، فإن أغمى عليكم فاقدروا له»، وفي رواية أخرى له «فإن أغمى عليكم فاقدروا له ثلاثين». ·
- عن أبي هريرة ، قال: قال النبي ؛ «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غُبّى عليكم فأكملوا عدّة شعبان
- عليكم فعُدّوا ثلاثين».^

أما الهدف من الحديث فهو واضح بين، فهو أن يصوموا رمضان كله ولا يضيعوا يومًا منه.. وذلك بإثبات دخول الشهر أو الخروج منه بوسيلة ممكنة مقدورة لجمهور الناس، لا تكلَّفهم عنتًا ولا حرجًا في دينهم. ٢

وأما قوله ﷺ: «فإن غم عليكم» فمعناه: حال بينكم وبينه غيم. يقال: غم وأغمى وغُمِّيَ وغُمِيَ -بتشديد الميم وتخفيفها، والغين مضمومة فيهما-، ويقال: غَبي -بفتح الغين وكسر الباء-، وكلها صحيحة. وقد غامت السهاء وغيمت وأغامت وتغيمت وأغمت، وفي هذه الأحاديث دلالة لمذهب مالك والشافعي والجمهور على أنه لا يجوز صوم يوم الشك، ولا يوم الثلاثين من شعبان عن رمضان إذا كانت ليلة الثلاثين ليلة غيم. ١٠

وفي هذه الروايات ألا يصام ولا يفطر قبل المعرفة بالهلال. وقضية «فإن أغمى عليكم» أو «فإن غبّي عليكم» ير شد إلى أن «فاقدر واله» أو «فعدوا ثلاثين» أو «فأكملوا عدّة شعبان ثلاثين».

واختلف العلماء في معنى «فاقدروا له» فقالت طائفة من العلماء: معناه ضيّقوا له وقدّروه تحت السحاب. وقال ابن سريج وجماعة – منهم مطرف بن عبد الله وابن قتيبة وآخرون-: معناه قدروه بحساب المنازل. وذهب مالك والشافعي وأبو حنيفة وجمهور السلف والخلف إلى أن معناه: قدروا له تمام العدد ثلاثين يومًا. قال أهل اللغة: يقال:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Ṣaḥīḥ (1807).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> al-Bukhārī (1808).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Muslim, al-Musnad al-Şaḥīh (1080/5).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Ṣaḥīḥ (1810).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (1081/2).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> al-Qaraḍāwī, Kayfa Nataʿāmal Maʿa al-Sunnah al-Nabawiyyah, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> al-Nawawī, al-Minhāj Sharh Sahīh Muslim Ibn al-Hajjāj, 4:47.

قدرت الشيء أقدره وأقدره وقدرته وأقدرته بمعنى واحد، وهو من التقدير. وقال المازري: حمل جمهور الفقهاء قوله ﷺ: «فاقدروا له»، على أن المراد كمال العدة ثلاثين، كما فسره في حديث آخر. ١٠

وقد أثبتت الأحاديث الصحاح أن شهر رمضان يثبت دخوله بواحدة من ثلاث طرق: (١) رؤية الهلال، أو (ب) إكال عدة شعبان ثلاثين أو (ج) التقدير للهلال. وهذه الأحاديث لا تطلب تعين ثبوت الشهر في الرؤية البصرية إلا أنه كان وسيلة إليه وفق العصر الذي قيل فيه، مع أن كثيرًا من العلماء ذكروا خلافه. وحينها نتعمق في الأحاديث المذكورة، نرى أن الرؤية البصرية ليست الطريقة الوحيدة المعتمد عليها نبويًّا أو شرعيًّا لإثبات الشهر، كها أنها ليست مفروضة بذاتها لتحديد دخول شهر رمضان، فهناك بدائل أخرى أيضًا في الأحاديث المذكورة، مثل إكهال شهر شعبان ثلاثين يومًّا في قوله: «فإن غمّ عليكم فأكملوا العدة»، ومثل تحديد بداية الشهر عن طريق التقدير والعدّ.

# ٣. الإشكالية في رؤية الهلال

والأحاديث السابقة وما في معناها حملها كثير من العلماء على أنّها أمر مباشر من النبي ﷺ باستخدام الرؤية البصرية كوسيلة شرعية مفروضة لإثبات دخول شهر رمضان. وانطلاقًا من أن العبرة بالرؤية لا بالحساب كان المطلوب في القديم، تستشكله الحالات الراهنة بالقول على استمرار ذلك الحكم تقليديًّا وتعبديًّا، لا سيها في هذه العصور التي تطوّرت فيها الحسابات الفلكية وعلماؤها ازدهارًا علميًّا تمكن بها البشر من الصعود إلى القمر واكتشافات هائلة عجيبة بصدد النجوم وحركاتها والجوّ وتغيراتها.

ومن ناحية أن العديد من العلماء قالوا بأن الرؤية بالعين المجردة هي بنفسها مطلوبة شرعًا، ولا يجوز استبدالها بطرق أخرى؛ لأن في هذا مخالفة للشرع والسنة، مستدلّين بأن النبي في يؤكّد رؤية الهلال البصرية لإثبات الشهر القمري في الأحاديث العديدة المذكورة؛ فلنحاول أن نطلع على المانعين والقائلين بالرأيين مع أدلتهم من المتقدمين والمتأخرين، بشيء من الإيجاز مع أن الفقهاء اختلفوا في الرؤية أهي رؤية واحد أو اثنين أو جماعة مع شروطهم، كما اختلفوا في ثبوت الهلال لمختلفي المطالع في كتبهم وغيرها من المناقشات المفصلة.

# ٣,١ أبرز المانعين بالحسابات الفلكية

القول بعدم جواز الأخذ بالحسابات الفلكية لتحديد بداية شهر رمضان هو الرأي المرجح عند جمهور العلماء في كل المذاهب الفقهية، باعتبار أن الحسابات الفلكية تستند إلى مجرد افتراضات وتخمينات، مما يجعل الاعتماد عليها في العبادات الرئيسية في الإسلام كتحديد بداية شهر رمضان أو نهايته أمرا غير مقبول."

وقد صنف شيخ الإسلام ابن تيمية "رسالة في الهلال والرد على الفلكيين" ما خلاصته: أن من عمل بالحساب الفلكي أو قدَّمه على الرؤية أو جمع بينهم يكون قد خالف السنة العملية المستمرة الثابتة عن النبي ﷺ وعن خلفائه الراشدين ﴾.

\_

<sup>11</sup> al-Nawawī, 4:48.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ali Shah, al-Ḥisābāt al-Falakiyyah Wa Ithbāt Shahr Ramaḍān: Ru'yah Maqāṣidiyyah Fiqhiyyah, 41.

وقال النووي: "قالوا: ولا يجوز أن يكون المراد حساب المنجمين؛ لأن الناس لو كلفوا به ضاق عليهم؛ لأنه لا يعرفه إلا أفراد، والشرع إنها يعرف الناس بها يعرفه جماهيرهم. والله أعلم.""

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني: "والمراد بالحساب هنا حساب النجوم وتسييرها، ولم يكونوا يعرفون من ذلك أيضًا إلا النزر اليسير، فعلق الحكم بالصوم وغيره بالرؤية لرفع الحرج عنهم في معاناة حساب التسيير، واستمر الحكم في الصوم ولو حدث بعدهم من يعرف ذلك، بل ظاهر السياق يشعر بنفي تعليق الحكم بالحساب أصلاً. ويوضحه قوله في الحديث الماضي: «فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين»، ولم يقل: فسلوا أهل الحساب. والحكمة فيه كون العدد عند الإغهاء يستوي فيه المكلفون، فيرتفع الاختلاف والنزاع عنهم، وقد ذهب قوم إلى الرجوع إلى أهل التسيير في ذلك وهم الروافض. ونقل عن بعض الفقهاء موافقتهم. قال الباجي: وإجماع السلف الصالح حجة عليهم. وقال ابن بزيزة: وهو مذهب باطل، فقد نهت الشريعة عن الخوض في علم النجوم؛ لأنها حدس وتخمين، ليس فيها قطع، ولا ظن غالب، مع أنه لو ارتبط الأمر بها لضاق؛ إذ لا يعرفها إلا القليل.""

وأكثر علياء المذاهب الأربعة قاموا بترجيح القول بالرؤية العينية لإثبات الشهر الهلالي، مع رفضهم الاعتباد المطلق على الحسابات الفلكية أشد رفضًا. ولكن ادعى البعض أن العلماء أجمعوا في إيجاب الرؤية لإثبات الهلال، في حين أن بالعض الآخرين بالغوا في الرفض، وقالوا بأن الحسابات الفلكية تعتمد على علم النجوم المنهي عنه في أحاديث عديدة.

# ٣,٢ أبرز القائلين بالحسابات الفلكية

على الرغم من أن المذاهب الأربعة تقول بالرؤية البصرية، وتنكر الاعتهاد على الحسابات الفلكية، لا نستطيع القول بأن الأمة المسلمة أجمعت على إيجاب الرؤية البصرية وإنكار الحساب الفلكي؛ لأنّ العهاء من العصر التابعي إلى العصر الراهن، اختلفوا في هذه المسألة اختلافًا كبيرًا، فقول بعض العلهاء بأن مسألة إثبات الهلال بالرؤية البصرية من المسائل المجمع عليها غير صحيح قطعًا، حتى ذكر الصنعاني في "سبل السلام" وابن رشد في "بداية المجتهد" وابن تيمية في قتاويه والقرافي في "الفروق" الإجماع على هذه المسألة. في فتاويه والقرافي في "الفروق" الإجماع على هذه المسألة.

وبدأت المناقشة في الاعتهاد على الحسابات الفلكيّة في عصر التابعين، إذ إن التابعي الجليل مطرف بن عبد الله بن الشخير أجاز استخدام الحسابات الفلكية لإثبات الشهر الهلالي حينها يكون الطقس غائبًا مما يسبب عدم وضوح الرؤية، ومن ثم عدم إمكان رؤية الهلال بالعين المجردة، وإن الفقيه الشافعي المعروف أبا العباس بن سريج قال بأن صاحب الحسابات الفلكية يمكن له الاعتهاد على حساباته، وأن خطاب النبي هي في حديثه المشهور «صوموا لرؤيته

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> al-Nawawī, al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj, 4:48.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 4:127.

<sup>15</sup> Abū Rakhiyyah, Ithbāt Hilāl Ramadān Bayna al-Ru'yah al-Basariyyah Wa al-Hisābāt al-Falakiyyah, 22.

وأفطروا لرؤيته» هو خطاب لعامة المسلمين، وأن الحديث «فإن غم عليكم فاقدروا له» بمعنى قدِّروا منازل القمر هو خطاب لأهل الفلك، أو الذين يعرفون سير الكواكب والحسابات المتعلقة بمنازل القمر.

قال تقى الدين السبكي في فتاواه:

"فإذا فرض دلالة الحساب قطعًا على عدم الإمكان استحال القبول شرعًا لاستحالة المشهود به، والشرع لا يأتي بالمستحيلات، ولم يأت لنا نص من الشرع أن كل شاهدين تقبل شهادتها، سواء كان المشهود به صحيحًا أو باطلاً، ولا يترتب وجوب الصوم وأحكام الشهر على مجرد الخبر أو الشهادة، حتى إنا نقول: العمدة قول الشارع: صوموا، إذا أخبركم مخبر؛ فإنه لو ورد ذلك قبلناه على الرأس والعين، لكن ذلك لم يأت قط في الشرع، بل وجب علينا التبين في قبول الخبر حتى نعلم حقيقته أولاً، ولا شك أن بعض من يشهد بالهلال قد لا يراه، ويشتبه عليه، أو يرى ما يظنه هلالاً، وليس بهلال، أو تريه عينه ما لم ير، أو يؤدي الشهادة بعد أيام، ويحصل الغلط في الليلة التي رأى فيها، أو يكون جهله عظيمًا يحمله على أن يعتقد في حمله الناس على الصيام أجرًا، أو يكون ممن يقصد إثبات عدالته، فيتخذ ذلك وسيلة إلى أن يزكى ويصير مقبولاً عند الحكام، وكل هذه الأنواع قد رأيناها وسمعناها، فيجب على الحاكم إذا جرب مثل ذلك، وعرف من نفسه، أو بخبر من يثق به، أن دلالة الحساب على عدم إمكان الرؤية أن لا يقبل هذه الشهادة، ولا يثبت بها ولا يحكم بها، ويستصحب الأصل في بقاء الشهر؛ فإنه دليل شرعي محقق، حتى يتحقق خلافه، ولا نقول: الشرع ألغي قول الحساب مطلقًا.""

وهذا الإمام تقي الدين السبكي المجتهد الشافعي يقر الاعتهاد على الحسابات الفلكية في إثبات شهر رمضان في حالة الطقس الغائم، ورد شهادة الشهود برؤية الهلال بالعين المجرّدة إذا دلت الحسابات الفلكية على عدم إمكان وجود الهلال في الأفق، وروي عن ابن قتيبة وابن مقاتل وغيرهم القول بالاعتهاد على الحساب الفلكي في إثبات الشهور. فمن أقوال هذه العلماء تبيّن لنا أنه ليس في هذه المسألة إجماع بالمعنى الأصولي الذي يصبح معه الحكم قطعيًّا لا تصح مخالفته، والإجماع عند جمهور الأصوليين لا ينعقد بمخالفة الواحد، فكيف إذا خالف فيه علماء كبار ابتداءً من عصر السلف الأوّل إلى العصر الحاض.

وفي الجملة أنّ الأمة لم تجمع في هذه المسألة على إيجاب الرؤية البصرية في إثبات الشهر القمري كما يبيّن الغماري عدم إجماع الأمّة في هذه المسألة بأسلوب واضح:

"ما أسهل حكاية الإجماع عليهم! وما أخفاها على ألسنتهم! وقد رأيت من كثرة القائلين بذلك ما يستحيل أن يتصور معه الإجماع، على أن ابن سريج وحده لا يمكن أن ينعقد الإجماع بدونه، وقد قيل فيه: إنه المجدّد على رأس المائة الثالثة ... فإمام بهذه المنزلة كيف يتصور الإجماع مع خلافه، فضلاً عن كثرة

<sup>16</sup> al-Subkī, Fatāwā al-Subkī, 1:207.

الموافقين له كمطرف بن عبد الله بن الشخير، وابن قتيبة، وابن مقاتل، والصادق عليه السلام، وأصحابه، وهؤ لاء كلهم قبله، ثم بعده خلق لا يحصون من الشافعية، والإمامية، بل والمالكية، والخنفية.""

# ٤. الحل في رؤية الهلال

ومن الحقيقة أن حسابات الأشهر القمرية وتفاصيلها وبداياتها ونهاياتها، قد تركها الله للإنسان مسترشدًا بعقله، وما وفرت له السنة الشريفة من معلومات وإرشادات، فليس في الكتاب إشارة قطعية إلى كيفية إثبات الشهر القمري: هل هو بالرؤية البصرية؟ أم بالحساب الفلكي؟ وحتى حين تحدث القرآن عن شهر رمضان والصيام وأورد بعض تفاصيله لم يحدد طريقة معينة لإثبات هلال رمضان، واكتفى الله الحكيم بقوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ وَيَهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَاسِ وَبَيْنَاتٍ مِّنَ الْمُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ولتسهيل تطبيق الأحكام الشرعية المرتبطة بالأزمنة، ربطنا الله تعالى بالأشهر القمرية حيث هي الأقرب والأيسر للجميع وفق متطلبات العصور المختلفة كها قال تعالى قبيل هذه الآية: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النَّيْسُ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وفي تفسير الرازي: "شهد: أي حضر، والشهود الحضور، شاهد الشهر بعقله ومعرفته. " والمفسّرون الآخرون أيضًا لا يخرجون عن هذه المعاني، فبعد إيراد الآيات القرآنية وتفسير المفسّرين في إثبات الهلال، نعرف أن القرآن الكريم لم يحدّد طريقةً مينة معيّنةً لإثبات الشهر القمرى، فلذا نحتاج إلى الحلول من الأحاديث النبوية.

ويجدر بالذكر، أن الإشكالية على الغالب تدور حول حديث: ابن عمر هي يحدّث عن النبي هقال: «إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا وهكذا وهكذا يعني تمام ثمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا وهكذا يعني تمام ثلاثين. "وإنكاره هذا إن كان عن الحساب الفلكي وتعيين الاعتباد على الرؤية البصرية لا بد أنه يحتاج إلى قراءة الظروف العلمية والبيئية والاجتباعية التي كانت متوفّرة في زمن النبي ، فعلم الفلك في زمن النبي كان امتدادًا للفلك في العصر الجاهلي المذموم، مع رفض النبي للعدد من مواده الضارة بالاعتقاد الإسلامي مثل الأنواء والنسيء والاعتقاد بتأثير النجوم والكواكب والأبراج، وعبادة النجوم والكواكب.

وكان حساب الفلك في القديم مجرّد التخمين بحيث لا يفيد إلا الظن، ولم يدخل علم الفلك العالم الإسلامي بشكله الواسع إلا في القرن الثالث الهجري، مع أنّه كان ناضجًا في التراث الفلكي اليوناني والفارسي والهندي وغيره. ونقل ابن العربي عن ابن سريج أن قوله: «فأقدروا له» خطاب لمن خصه الله بهذا العلم، وأن قوله: «فأكملوا العدة» خطاب للعامة. ولا شكّ أن الأمر الأيسر في القديم كان الاعتباد على الرؤية البصرية، بينها أنه يتغير بتغير الوظائف والخلفيات. فهذه الجوانب كلّها تجيب عن هل الرؤية البصرية هي الغاية لإثبات الشهر القمري، أم هي الوسيلة إلى تلك الغاية؟

<sup>19</sup> Muslim, *al-Musnad al-Ṣaḥīḥ* (1080/15).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> al-Ghumārī, *Tawjīh al-Anzār Li-Tawḥīd al-Muslimīn Fī al-Ṣawm Wa al-Iftār*, 58.

<sup>18</sup> al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, 3:95.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibn Hajar al-'Asqalānī, Fath al-Bārī Sharh Sahīh al-Bukhārī, 4:122.

وننهي هذا التجوال بنقل ما قاله الأستاذ الدكتور محمد أبو الليث الخير آبادي بتوظيف السنة النبوية في الواقع مع اعتبار البعد الزماني:

"الأمر برؤية الهلال لصوم رمضان وإفطاره كان مرتبطًا بزمان لم يكن فيه للقطع بداية رمضان أو فطره إلا هذه الطريقة؛ لأنها كانت ممكنة مقدورة لجميع الناس دون عناء أو مشقة. فجرى ذكرها على لسان الشارع عليه الصلاة والسلام على أنها الواقع المحسوس الملموس لدى الجميع؛ لا على أنها قيد احترز به عن غيره كالحساب الفلكي الذي هو أبعد عن احتهال الخطأ والوهم والكذب في دخول الشهر. وهو الآن ميسور غير معسور، بفضل وجود علهاء وخبراء فلكيين متخصصين على المستوى العالمي.""

#### الخاتمة

في نهاية المطاف؛ توصل البحث إلى هذه النقاط:

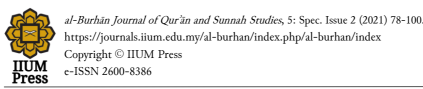
- أ. الرؤية ليست عبادة في ذاتها، ولكنها الوسيلة الممكنة الميسورة إذ ذاك، وذلك بسبب أمية رسول الله ﷺ
   والعرب، وعدم وقوفهم على الحساب الفلكي في الوقت المخاطب به.
- ب. وإن النص إذا ورد بعلة جاءت معه من مصدره فإنه يكون للعلة تأثيرها وارتباط الحكم بها وجودًا وعدمًا ولو كان الموضوع من صميم العبادات. فقد علل رسول الله الله المره باعتهاد رؤية الهلال رؤية بصرية لبدء الصوم والإفطار بأنه من «أمة أمية لا تكتب ولا تحسب»، مع أنه ليس للتأبيد بدليل عمليات الإسلام لإزالة الأمية وحث القراءة والكتابة كها وقع في فدية أسرى غزوة بدر.
- ج. والاعتهاد على الحساب الفلكي يخرج الأمة من مشكلة إثبات الهلال والفوضى التي أصبحت مخجلة بل مذهلة، حيث يبلغ الفرق كما يحصل بعض الأحيان. وتستهدف توحيد الأمة المسلمة واتفاقهم، ولا تشتّت شملهم لا سيها للأقلّية المتفرقة. ومن نافلة القول من هذه الوجهة: ذهب غير واحد من علماء المسلمين إلى القول بتوحيد التقويم الهجري على مستوى العالم بتركيز المكة مثل: علي منكفان الهندي وأحمد بن محمد بن الصديق الغهاري.
- . الحساب الفلكي الحديث قطعي ونسبة احتمال الخطأ في تقديراته ١٠٠٠٠٠ في ثانية، إضافة إلى أن الرؤية البصرية ظنية مع احتمال عدم عصمة الشهود أيضًا. وفي الحقيقة أن هدف الحديث «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فاقدروا له» وهو أن يصوموا رمضان كله بلا ضياع، وأن لا يصوموا يومًا من شهر غيره، كشعبان أو شوال.

وأخيرا لا أعتقد أنني وفيت بالمراد، ولا أتيت بجديد لم أسبق إليه، ولكني حاولت جهدي على قدر طاقتي لفهم الموضوع وجمع المعلومات المهمة. والله أعلم بالصواب، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> al-Khayr'ābādī, 'Ulūm al-Hadīth Asīluhā Wa Mu'āsiruhā, 337.

#### References

- Abū Rakhiyyah, Mājid. Ithbāt Hilāl Ramaḍān Bayna al-Ru'yah al-Baṣariyyah Wa al-Ḥisābāt al-Falakiyyah. Amman: Maktabah al-Aqṣā, 1990.
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl Abū ʿAbd Allah. al-Jāmiʿ al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min Umūr Rasul Allah Wa Sunanihi Wa Ayyāmihi. Edited by Muhammad Zuhair al-Nasir. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 2001.
- al-Ghumārī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn al-Ṣiddīq. *Tawjīh al-Anṣār Li-Tawḥīd al-Muslimīn Fī al-Ṣawm Wa al-Ifṭār*. Amman: Dār al-Bayāriq, 1999.
- al-Jawharī, Ismāʿīl ibn Ḥammād Abū Naṣr al-Fārābī. al-Ṣiḥāḥ Tāj al-Lughah Wa Ṣiḥāh al-ʿArabiyyah. Beirut: Dār al-ʿIlm li al-Malāyīn, 1987.
- al-Jazaʾirī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Karīm. al-Ḥukm al-Sharʿ Li-Ruʾyat al-Ḥilāl Bi al-Abṣār Wa Ibṭāl Naṇariyyat al-Ḥisāb al-Falakī Fī al-Ṣawm Wa al-Ifṭār. Dār wa Maktabah al-Maʿārif, 2012.
- al-Khayr'ābādī, Mohammed Abullais. 'Ulūm al-Ḥadīth Aṣīluhā Wa Muʿāṣiruhā. Kuala Lumpur: Dār Shākir, 2009.
- al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf Abū Zakariyyā. al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim Ibn al-Ḥajjāj. Beirut: Dār Ihyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1972.
- al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Kayfa Nataʿāmal Maʿa al-Sunnah al-Nabawiyyah. Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1992.
- al-Rāzī, Muḥammad ibn ʿUmar Abū ʿAbd Allāh Fakhr al-Dīn. *Mafātīḥ al-Ghayb*. Beirut: Dār al-Fikr, 1981.
- al-Subkī, ʿAbd al-Wahhāb ibn ʿAlī Tāj al-Dīn. Fatāwā al-Subkī. Beirut: Dār al-Maʿrifah, n.d.
- Ali Shah, Zulfiqar. al-Ḥisābāt al-Falakiyyah Wa Ithbāt Shahr Ramaḍān: Ru'yah Maqāṣidiyyah Fiqhiyyah. Herndon: International Institute of Islamic Thought, 2009.
- Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn ʿAlī. Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Riyadh: Dār al-Salām, 2000.
- Ibn Manzūr, Jamāl al-Dīn Muḥammad. Lisān al-ʿArab. Beirut: Dār Ṣādir, n.d.
- Muslim, Ibn al-Ḥajjāj al-Naysābūrī. al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min al-Sunan Bi Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl Ilā Rasul Allah. Cairo: Dār al-Taʾṣīl, 2014.





# المشكل من الحديث النبوي في الصحيحين:

# نهاذج من أحاديث العقائد والعبادات والمعاملات

Problematic Ḥadīths in the Ṣaḥīḥayn: Examples Related to Dogma, Acts of Worship and Interactions

Sameeha Abd al-Razzaq Bashawri \*

د. سميحة عبد الرزاق بشاوري

الملخص: فإن علم الحديث من أجل العلوم بعد كتاب الله تعالى بل هو أجلها، ومعرفة المختلف والمشكل والمتعارض وكيفية الجمع والترجيح ونحو ذلك من أخص وأدق علوم هذا العلم وهذا لأن طائفة من المنحرفين وأهل الأهواء يشككون ويعارضون الأحاديث بعضها البعض ليردوا أحكامها أو نصوصها فوجب التصنيف في هذا العلم لحاية السنة والعمل بجميع ما ورد ما أمكن الجمع. يأتي هذا البحث لبيان أسباب الإشكال في الحديث ومسالك العلماء في دفعه مع دراسة تطبيقية في بعدد من الأحاديث في العقيدة والعبادات والمعاملات. ويعالج هذا البحث تلك الإشكاليات من خلال بعض الأطروحات ونقل كلام العلماء فيها. ويعتمد هذا البحث المنهج الاستقرائي والمنهج التحليلي في معالجة موضوع المشكل من أحاديث الصحيحين.

الكليات المفتاحية: مشكل الحديث؛ الصحيحان؛ دراسات حديثية؛ تأويل مختلف الحديث؛ الدفاع عن السنة.

**ABSTRACT:** The science of  $had\bar{\imath}th$  is not only one of the important sciences after the Book of God, rather it is the most important of them. Knowledge of contradictions, problems, conflicts, and methods of reconciliation and preference etc. reflect the preciseness and accurateness of this science. These are important to defend the Sunnah against those are misguided and follow their desires, and in order to practice all that has been transmitted if they can be reconciled. This research clarifies the reasons underlying problematic  $had\bar{\imath}th$ s and the methods by which scholars defend and justify them. In doing so, it also analyses a number of  $had\bar{\imath}th$ s related to dogma, acts of worship and interactions. This research will present solutions to these problems based on theories and the opinions of scholars. This research adopts inductive and analytical methods in addressing problematic  $had\bar{\imath}ths$  found in the  $\S ah\bar{\imath}hayn$ .

**Keywords & phrases:** Mushkil al-ḥadīth; Ṣaḥīḥayn; ḥadīth studies; taʾwīl mukhtalif al-ḥadīth; defending the sunnah.

 $<sup>^</sup>st$  King Abdulaziz University, Jeddah, Saudi Arabia. Email: sameehabashawri@gmail.com

#### التمهيد

المشكل لغة: أشكل الأمر أي التبس واشتبه، والمُشْكلاتُ هي المُشْبِهاتُ من الأمور، وشبّه على فلان إذا خلّط واختلط الأمرُ عليه. مدار المعنى اللغوي على أن المشكل هو الأمر الملتبس في الفهم والمشتبه عليه الذي يحتاج لشيء خارجي عليه ليتضح معناه. والمشكل اصطلاحًا: فعند الأصوليين: اسم لما يشتبه المراد منه بدخوله في أشكاله على وجه لا يعرف المراد إلا بدليل يتميز به من بين سائر الأشكال. وعند المحدثين: قال ابن فورك: هو الحديث المفتقر في بيانه إلى غيره، الذي لا يُوقف على مَعْنَاهُ إِلّا بِالرّد إلى المُحكم وانتزاع وَجه تَأْوِيله مِنْهُ 4 وأما الحديث النبوي، فهو ما أضيف إلى النبي هي قولًا أو فعلًا أو تقريرًا أو صفة خلقية أو خُلقية. ٥

وفي الفرق بين المشكل، والتعارض والاختلاف في الحديث، فالمشكل هو الحديث المفتقر في بيانه إلى غيره. والمعارض هو الحديث الصحيح الذي يعارضه مثله. والمختلف: هو الحديث المعارض بحديث صحيح مثله ووفق بينها أو رُجح أحدهما على الآخر. قال ابن حجر: ثم المقبول: إن سلم من المعارضة فهو المحكم، وإن عورض بمثله: فإن أمكن الجمع بغير تعسف فمختلف الحديث، أو لم يمكن الجمع وثبت المتأخر فهو الناسخ، والآخر المنسوخ، وإلا فالترجيح، ثم التوقف. ٧

وبين مختلف الحديث ومشكله عموم وخصوص مطلق، فـ «مشكل الحديث» أعم من «مختلف الحديث» فكل مختلف الحديث، فكل مختلف يعتبر مشكل يعتبر من قبيل «مختلف الحديث» فبينها عموم وخصوص مطلق. وسبب ذلك أن مختلف الحديث يكون بوجود تعارض، أو تضاد أو تناقض بين حديثين. وأما مشكل الحديث، فهو أعم من ذلك فقد يكون سببه وجود تعارض بين حديثين أو أكثر، وقد يكون سببه كون الحديث مشكلا في معناه لمخالفته في الظاهر للقرآن مثلا أو لاستحالة معناه أو لمخالفته لحقيقة من الحقائق المتعلقة بالأمور الكونية التي كشفت عنها العلوم والمعارف الحديثة كعلم الفلك، أو الطب، أو علم سنن الله الكونية.

وهناك فرق بين مشكل القرآن، ومشكل الحديث. فأما مشكل الحديث فقد سبق تعريفه وأنه هو الحديث المروي عن رسول الله بسند مقبول، ويُوهم ظاهره معارضة آية قرآنية، أو حديث آخر مثله، أو يُوهم ظاهره معارضة من: إجماع، أو قياس، أو قاعدة شرعية كلية ثابتة، أو أصل لغوي، أو حقيقة علمية، أو حِس، أو معقول. 9 وأما مشكل

<sup>4</sup> Ibn Fūrak, Mushkil al-Hadīth Wa Bayānuhu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> al-Fayyūmī, *al-Miṣbāḥ al-Munīr Fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr*, 1:321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> al-Farāhīdī, *al-'Ayn*, 3:404 & 5:296.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> al-Sarakhsi, 'Uṣūl al-Sarakhsi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> al-Qāsimī, *Qawā'id al-Taḥdīth Min Funūn Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth*.

<sup>6</sup> al-Ḥākim, Ma'rifat 'Ulūm al-Ḥadīth Wa Kammiyat Ajnāsihi.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Nuzhat al-Nazar Fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar.

<sup>8</sup> Abū Shuhbah, al-Wasīṭ Fī 'Ulūm Wa Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth, 442.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> al-Qusayyir, al-Ahādīth al-Mushkilah al-Wāridah Fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: ʿArd Wa Dirāsah, 23.

القرآن، فمقتضى صنيع المفسرين يدلُّ على أنَّ مصطلح المُشْكِل عندهم عامٌ يشمل كل إشكال يطرأ على الآية، سواء كان في اللفظ أم في المعنى، أو كان لتوهم تعارض، أو توهم إشكال في اللغة. '' فعلماء التفسير وعلوم القرآن يطلقون المُشْكِل ويعنون به: الآيات التي يُوهِمُ ظاهرها التعارض فيما بينها، أو الآيات التي يُوهِمُ ظاهرها معارضة حديث نبوي، أو الآيات التي في معناها خفاء وغموض، لا يدرك إلا بدليل آخر. وربها أطلقوا المُشْكِل على الآيات أو القراءات التي خالفت قاعدة لغوية، من نحوٍ أو تصريف أو إعراب. '' مما سبق يتبين أن مشكل القرآن أو مشكل الحديث يمكن تعريفهم بتعريف عام يدخل فيه كل أنواع التعارض أو الإشكال التي قد تطرأ عليهما.

فيكون مشكل القرآن أو مشكل الحديث هو كل نص شرعي؛ استغلق وخفي معناه، أو أوهم معارضة نص شرعي آخر من آية قرآنية، أو سنة ثابتة، أو أوهم مُعارضة من إجماع أو قياس أو قاعدة شرعية كلية ثابتة، أو أصل لغوي، أو حقيقة علمية، أو حِس، أو معقول. 1٢

# ١. أسباب الإشكال، وشروطه، ومسالك العلماء في دفعه

# ١,١ أسباب الإشكال في الحديث

قال ابن قتيبة:

فيه.

"وقد تدبرت كلام العايبين وأهل الكلام فوجدتهم يقولون على الله ما لا يعلمون، ويعيبون الناس بها يأتون ويبصرون القذى في عيون الناس، وعيونهم تطرف على الأجذاع، ويتهمون غيرهم في النقل، ولا يتهمون آراءهم في التأويل. ومعاني القرآن والحديث، وما أودعاه من لطائف الحكمة وغرائب اللغة، لا يدرك بالطفرة والتولد والعرض والجوهر، والكيفية والكمية والأينية. ولو ردوا المشكل منهها، إلى أهل العلم بها، وضح لهم المنهج، واتسع لهم المخرج. ولكن يمنع من ذلك طلب الرياسة، وحب الأتباع، واعتقاد الإخوان بالمقالات."

قال الشافعي: فأما المختلفة التي لا دلالة على أيها ناسخ ولا أيها منسوخ، فكل أمره متفق صحيح، لا اختلاف

ورسول الله عربي اللسان والدار، فقد يقول القول عاما يريد به العام، وعاما يريد به الخاص، كما وصفت لك في كتاب الله وسنن رسول الله قبل هذا. ويسأل عن الشيء فيجيب على قدر المسألة، ويؤدي عنه المخبر عنه الخبر متقصى، والخبر محتصرا، والخبر فيأتي ببعض معناه دون بعض. ويحدث عنه الرجل الحديث قد أدرك جوابه ولم يدرك المسألة فيدله على حقيقة الجواب، بمعرفته السبب الذي يخرج عليه الجواب. ويسن في الشيء سنة وفيها يخالفه أخرى، فلا يخلص بعض السامعين بين اختلاف الحالين اللتين سن فيها. ويسن سنة في نص معناه، فيحفظها حافظ، ويسن في معنى يخالفه في

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> al-Quşayyir, 24; al-Manşūr, Mushkil al-Qur'ān al-Karīm, 68.

<sup>11</sup> al-Quşayyir, al-Aḥādīth al-Mushkilah al-Wāridah Fī Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm: 'Arḍ Wa Dirāsah, 25.

<sup>12</sup> al-Quşayyir, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibn Qutaybah, Ta'wil Mukhtalif al-Hadith, 61.

معنى ويجامعه في معنى، سنة غيرها، لاختلاف الحالين، فيحفظ غيره تلك السنة، فإذا أدى كل ما حفظ رآه بعض السامعين اختلافا، وليس منه شيء مختلف. ويسن بلفظ مخرجه عام جملة بتحريم شيء أو بتحليله، ويسن في غيره خلاف الجملة، فيستدل على أنه لم يرد بها حرم ما أحل، ولا بها أحل ما حرم. ويسن السنة ثم ينسخها بسنته، ولم يدع أن يبين كلها نسخ من سنته بسنته، ولكن ربها ذهب على الذي سمع من رسول الله بعض علم الناسخ أو علم المنسوخ، فحفظ أحدهما دون الذي سمع من رسول الله الآخر، وليس يذهب ذلك على عامتهم، حتى لا يكون فيهم موجودا إذا طلب.

وكل ما كان كها وصفت أمضي على ما سنه، وفرق بين ما فرق بينه منه. ١٤ وتجمل الدراسة أسباب الاشكال في الحديث فيها يلي:

- ١٠. الاختلاف بسب علة الفعل، لا يخصوصية المناسة.
  - ١١. الاختلاف بسبب الأفضلية.
  - ١٢. الاختلاف باعتبار قوة الدليل.
- ١٣. الاختلاف بسبب عبارة مقدرة في النصل لا يفهم إلا من
  - ١٤. الاختلاف بسبب قلة التبحر في العلم.
  - ١٥. الاختلاف بعدم الاستقراء التام لأطراف الحديث.
- ١٦. الاختلاف بسبب رواية كل من الرواة على ما اطلع عليه.
  - الاختلاف بسب رواية الناقل للخبر، ورواية المشاهد له. الاختلاف بسبب سوء فهم السب والعلة في الأمر. 10.

- ١. الاختلاف باعتبار العموم والخصوص.
- الاختلاف باعتبار سوء الفهم الراجع إلى اعتبار اللغة.
  - ٣. الاختلاف باعتبار المجمل والمفسر.
  - ٤. الاختلاف باعتبار الناسخ والمنسوخ.
  - ٥. الاختلاف بسبب الانتصار للمذهب.
    - ٦. الاختلاف بسبب الاعتقاد.
  - ٧. الاختلاف بسبب الخبر المتقصى والخبر الناقص.
    - ٨. الاختلاف بسبب عدم معرفة سبب الورد.

## ١,٢ شه وط الإشكال في الحديث.

١. أن تكون رتبة الحديث تدور حول الصحة بدرجاتها المختلفة.

أي أنه لا يعتبر الحديث من قبيل المختلف ولا من قبيل المشكل إلا إذا كان صحيحا أو حسنا يعني مقبولا يحتج به، أما إذا كان ضعيفا أو موضوعا فلا يكون من قبيل المشكل أو المختلف. ١٦

٢. وجود ما يشعر باستغلاق فهمه في هذ الأحاديث.

أي تلك الأمور المستحيلة عقلًا أو شرعًا أو عقلً وشرعًا معًا، مما استغلق فهمه على وجهه أو تعسر تأويله على كثير من الناس، فاحتيج في دفع هذا الإشكال إلى نظر وتأمل. ٧٠

٣. لا يقتصر الإشكال على وجود التعارض بين حديثين.

15 al-Jalīs, "al-Imām Ibn Khuzaymah Wa Manhajuhu Fī Mukhtalif al-Ḥadīth Fī Ṣaḥīhihi," 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> al-Shāfi'ī, al-Risālah, 1:213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Abū Shuhbah, al-Wasīṭ Fī 'Ulūm Wa Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth, 443.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> al-Khayyāt, Mukhtalif al-Ḥadīth Bayna al-Muḥaddithīn Wa al-'Uṣūliyyīn al-Fuqahā': Dirāsah Hadīthiyyah Usūliyyah Fiqhiyyah Tahlīliyyah, 32.

فقد يكون الإشكال نابع من ذات الحديث كأن يخالف قاعدة شرعية أخرى أو أمر عقلي أو ما شابه ذلك، فمن مشكل الحديث ما يكون إشكاله بسبب تعارض آية وحديث أو إجماع أو قياس أو مناقضة للعقل.

# ٢, ١ مسالك العلماء في دفعه

قال ابن الصلاح: مختلف الحديث ينقسم إلى قسمين:

- ١. أن يمكن الجمع بين الحديثين، ولا يتعذر إبداء وجه ينفي تنافيها، فيتعين حينئذ المصير إلى ذلك و القول بهما معا. ١٨
  - ٢. أن يتضادا بحيث لا يمكن الجمع بينها، وذلك على ضربين:
  - أ. أن يظهر كون أحدهما ناسخا والآخر منسوخا، فيعمل بالناسخ ويترك المنسوخ.
- ب. ألا تقوم دلالة على أن الناسخ أيهما والمنسوخ أيهما، فيفزع حينئذ إلى الترجيح، ويعمل بالأرجح منهم والأثبت، كالترجيح بكثرة الرواة، أو بصفاتهم في خمسين وجها من وجوه الترجيحات كالترجيح بصفات الرواة وكثرتهم في خمسين وجهًا. ١٩

قال ابن حجر: "ثم المقبول إن سلم من المعارضة فهو المحكم، وإن عورض بمثله: فإن أمكن الجمع بغير تعسف فمختلف الحديث. أو لم يمكن الجمع وثبت المتأخر فهو الناسخ، والآخر المنسوخ، وإلا فالترجيح، ثم التوقف."٢٠

ومما سبق رصده من أقوال الأئمة في مسالكهم في دفع ما قد يشكل على الأحاديث، تبين أن للأئمة في دفع المشكل ثلاثة مسالك.

# ٤, ١ مسالك الأثمة في دفع المشكل من الحديث

# ١,٤,١ الجمع

الجمع لغة جمعت الشيء جمعا وجمعته، ٢١ يدل على تضام الشيء. يقال جمعت الشيء جمعًا، والجماع الأشابة من قبائل شتى.<sup>22</sup> فحاصل المعنى اللغوي يدور حول تأليف الشيء عن تفرقة. والجمع اصطلاحًا: إعمال الحديثين المتعارضين الصالحين للاحتجاج المتحدين زمنًا، بحمل كل منها على محمل صحيح، مطلقًا أو من وجه دون وجه بحيث يندفع به التعارض بينهما. ٢٣ قال الرازى:

Hadīthiyyah Usūliyyah Fighiyyah Tahlīliyyah, 130.

<sup>18</sup> Ibn al-Ṣalāḥ, Ma'rifat Anwā' 'Ulūm al-Ḥadīth, 284.

<sup>19</sup> Ibn al-Şalāh, 286; al-Nawawī, al-Taqrīb Wa al-Taysīr Li Ma'rifat Sunan al-Bashīr al-Nadhīr, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Nuzhat al-Naẓar Fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> al-Fayyūmī, al-Miṣbāḥ al-Munīr Fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr, 1:108.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibn Fāris, Mu'jam Maqāyīs al-Lughah, 1:479. <sup>23</sup> al-Khayyāt, Mukhtalif al-Ḥadīth Bayna al-Muḥaddithīn Wa al-'Uṣūliyyīn al-Fuqahā': Dirāsah

"إذا تعارض الدليلان فالعمل بكل واحد منها من وجه دون أولى من العمل بأحدهما دون الثاني، لأن دلالة اللفظ على جزء مفهومه دلالة تابعة لدلالته على كل مفهومه، ودلالته على كل مفهومه دلالة أصلية، فإذا عملنا بكل واحدة منها بوجه دون وجه فقد تركنا العمل بالدلالة التبعية، وإذا عملنا بأحدهما دون الثاني فقد تركنا العمل بالدلالة الأصلية، ولا شك أن الأول أولى، فثبت أن العمل بكل واحد منها من وجه دون وجه أولى من العمل بأحدهما من كل وجه دون الثاني."

والعمل بكل واحد منهما يكون على ثلاثة مراتب:

المرتبة الأولى: أن يتبعض حكم كل واحد من الدليلين بأن يكون قابلا للتبعيض فيبعض بأن يثبت بعضه دون بعض وعبر الإمام عن هذا النوع بالاشتراك والتوزيع ومن أمثلته دار بين اثنين تداعياها وهي في يدهما فإنها تقسم بينهما نصفين لأن ثبوت المالك قابل للتبعيض فيتبعض ومنها إذ تعارضت البينتان في الملك على قول القسمة. ٢٥

المرتبة الثانية: أن يتعدد حكم كل واحد من الدليلين أي يقتضي كل واحد من الدليلين أحكام متعددة فيحمل واحد منهما على بعض تلك الأحكام. ٢٦

المرتبة الثالثة: أن يكون كل واحد من الدليلين عاما أي مثبت الحكم في موارد متعددة فتوزع ويحمل كل واحد منها على بعض أفراده. ٢٧

# ١,٤,٢ النسخ

النسخ لغة: نسخت الكتاب نسخا من باب نفع نقلته وانتسخته، وكل شيء خلف شيئا فقد انتسخه. <sup>۲۸</sup> والنسخ اصطلاحًا: قال الرازي: هو الخطاب الدال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب المتقدم على وجه لو لاه لكان ثابتا مع تراخيه عنه. <sup>۲۹</sup> قال النووي: المختار أن النسخ هو رفع الشارع حكما منه متقدمًا بحكم منه متأخر. <sup>۳۱</sup> قال السبكي: إذا تعارض نصان وتساويا في القوة والعموم وعلم المتأخر فهو ناسخ. <sup>۳۱</sup>

ويعرف النسخ: ١ -بتصريح الشارع. ٢ - بالعلم بالتاريخ. ٣- بدلالة الاجماع. ٣٠

<sup>25</sup> al-Subkī, *al-Ibhāj Fī Sharḥ al-Minhāj*, 3:211.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> al-Rāzī, *al-Maḥṣūl*, 5:406.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> al-Subkī, 3:211.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> al-Subkī, 3:212.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> al-Fayyūmī, al-Miṣbāḥ al-Munīr Fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr, 2:602-603.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> al-Rāzī, *al-Maḥṣūl*, 3:282.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> al-Nawawī, al-Taqrīb Wa al-Taysīr Li Maʿrifat Sunan al-Bashīr al-Nadhīr, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> al-Subkī, *al-Ibhāj Fī Sharḥ al-Minhāj*, 3:213.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> al-Nawawī, al-Taqrīb Wa al-Taysīr Li Ma'rifat Sunan al-Bashīr al-Nadhīr, 88.

# ١,٤,٣ الترجيح

الترجيح لغة: رجحت الشيء بالتثقيل فضلته وقويته، <sup>77</sup> مأخوذ من الرجحان وهو الفضل والزيادة في أحد الشيئين. <sup>74</sup> والترجيح اصطلاحًا: قيل هو: اقتران الأمارة بها تقوى به على معارضها، فيجب تقديمها للقطع عنهم بذلك. <sup>70</sup> وقيل هو: اقتران بعض الأمارات على الحكم بشيء يقوى به على المعارض لها. <sup>71</sup> قال السبكي: إنها يرجح أحد الدليلين على الآخر إذا لم يمكن العمل بكل واحد منها فإن أمكن ولو من وجه دون وجه فلا يصار إلى الترجيح بل يصار إلى ذلك لأنه أولى من العمل بأحدهما دون الآخر إذ فيه إعهال الدليلين والإعهال أولى من الإهمال. <sup>74</sup> قال القاسمي: اعلم أن من نظر في أحوال الصحابة والتابعين وتابعيهم ومن بعدهم وجدهم متفقين على العمل بالراجح، وترك المرجوح وطرق الترجيح كثيرة جدًّا، ومدار الترجيح على ما يزيد الناظر قوة في نظره على وجه صحيح مطابق للمسالك الشرعية فها كان محصلا لذلك فهو مرجع معتبر. <sup>75</sup>

فأما وجوه الترجيح، فقد قال النووي: والمختلف قسمان: أحدهما يمكن الجمع بينها، فيتعين ويجعل العمل بهما. والثاني: لا يمكن بوجه، فإن علمنا أحدهما ناسخاً قدمناه، وإلا عملنا بالراجح كالترجيح بصفات الرواة وكثرتهم في خمسين وجها. <sup>٣٩</sup> وتتنوع أوجه الترجيح بين النصوص المشكلة إلى عدة أوجه كما ذكر النووي تصل إلى خمسين وجها، وقد أرجعها القاسمي إلى أربعة أنواع من الاعتبارات تجملها الدراسة فيها يلي: ٤٠

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> al-Fayyūmī, *al-Miṣbāḥ al-Munīr Fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr*, 1:219.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> al-Ṣanʿānī, *Ijābat al-Sāʾil Sharḥ Bughyat al-ʾĀmil*, 417.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> al-Işfahānī, Bayān al-Mukhtaşar Sharh Mukhtaşar Ibn al-Hājib, 3:371.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> al-Ṣanʿānī, *Ijābat al-Sāʾil Sharḥ Bughyat al-ʾĀmil*, 417.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> al-Subkī, *al-Ibhāj Fī Sharḥ al-Minhāj*, 3:210-211.

<sup>38</sup> al-Qāsimī, Qawā'id al-Taḥdīth Min Funūn Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> al-Nawawī, al-Taqrīb Wa al-Taysīr Li Ma'rifat Sunan al-Bashīr al-Nadhīr, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> al-Qāsimī, *Qawā'id al-Tahdīth Min Funūn Mustalah al-Hadīth*, 313.

## ومن أوجه الترجيح باعتبار المدلول:

- تقديم ما كان مقررًا لحكم الأصل والبراءة على ما كان ناقلًا.
  - ٢. أن يكون أحدهما أقرب إلى الاحتياط فإنه أرجح.
  - ٣. تقديم المثبت على المنفى لأن مع المثبت زيادة علم.
- تقديم ما كان حكمه أخف على ما كان حكمه أغلط.

# ومن أوجه الترجيح باعتبار الأمر الخارجي:

- ١. تقديم ما عضده دليل آخر على ما لم يعضده دليل آخر.
- أن يكون أحدهما قولًا والآخر فعلًا فيقدم القول لأن
   له صيغة والفعل لا صيغة له.
- ٣. تقديم ما كان فيه التصريح على ما لم يكن كذلك
   كضرب الأمثال ونحوها فإنها ترجح العبارة على
   الإشارة.
- تقديم ما عمل عليه أكثر السلف على ما ليس كذلك
   لأن الأكثر أولى بإصابة الحق.
- أن يكون أحدهما موافقًا لعمل الخلفاء الأربعة دون
   الآخر فإنه يقدم الموافق.
  - أن يكون أحدهما موافقًا لعمل أهل المدينة.
- ٧. أن يكون أحدهما أشبه بظاهر القرآن دون الآخر فإنه يقدم.

## من أوجه الترجيح باعتبار الإسناد:

- ١. الترجيح بكثرة الرواة.
- ترجح رواية الكبير على رواية الصغير.
- ٣. ترجح رواية من كان فقيهًا على من لم يكن كذلك لأنه
   أعرف بمدلولات الألفاظ.
  - ٤. ترجح رواية الأوثق.
  - ٥. ترجح رواية الأحفظ.

# من أوجه الترجيح باعتبار المتن:

- ١. تقديم الخاص على العام.
- ٢. تقديم الحقيقة على المجاز إذا لم يغلب المجاز.
- ٣. تقديم ما كان حقيقة شرعية أو عرفية على ما كان حقيقة لغوية.
- تقديم ما كان مستغنيًا عن الإضهار في دلالته على ما هو مفتقر إليه.
- ه. تقديم الدال على المراد من وجهين على ما كان دالًا عليه من وجه واحد.
- تقديم ما كان فيه الإياء إلى علة الحكم على ما لم يكن
   كذلك لأن دلالة المعلل أوضح من دلالة غير المعلل.
  - ٧. تقديم المقيد على المطلق.

# ٢. دراسة تطبيقية للأحاديث المشكلة في الصحيحين.

# ١, ٢ دراسة تطبيقية لأحاديث العقائد في الصحيحين.

# ١ , ١ , ٢ الحديث المشكل: حديث «فقاً نبي الله موسى عليه السلام عين ملك الموت»

عن أبي هريرة قال: أرسل ملك الموت إلى موسى عليه السلام، فلما جاءه صكه ففقاً عينه، فرجع إلى ربه فقال: أرسلتني إلى عبد لا يريد الموت، قال فرد الله إليه عينه وقال: ارجع إليه، فقل له: يضع يده على متن ثور، فله بما غطت يده بكل شعرة سنة، قال: أي رب ثم مه؟ قال: ثم الموت، قال: فالآن، فسأل الله أن يدنيه من الأرض المقدسة رمية بحجر، فقال رسول الله على الأحرى الأحرى الما المقدسة رمية بحجر، فقال رسول الله الله عند الكثيب الأحرى الله الموت الما الموت الما الموت الما الموت المناب المناب المناب الموت المناب ا

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi<sup>c</sup> al-Sahīh (1339); Muslim, al-Musnad al-Sahīh (2372).

# ٢, ١, ٢ الإشكاليات التي أوردها الطاعنون في الحديث

قال الخطابي: "هذا حديث يطعن فيه الملحدون وأهل الزيغ والبدع ويغمزون به في رواته ونقلته ويقولون: كيف يجوز أن يفعل نبي الله موسى هذا الصنيع بملك من ملائكة الله، جاءه بأمر من أمره فيستعصي عليه ولا يأتمر له؟ وكيف تصل يده إلى الملك ويخَلُص إليه صكَّه ولطمُه؟ وكيف ينهنهه الملك المأمور بقبض روحه فلا يُمضى أمر الله فيه؟"<sup>٢٤</sup> وقد دارت الإشكاليات التي زعمها الطاعنون في هذا الحديث حول الإشكاليات الأتية:

# الإشكالية الأولى: كيف يعصى نبي الله موسى أمر الله ولم يطع الملك فيها طلبه منه؟ الجواب عن هذه الإشكالية: قال الخطابى:

"جرت سنة الدين بحفظ النفس، ودفع الضرر والضيم عنها، ومن شريعة نبينا ها سنه فيمن اطلع على محرم قوم من عقوبته في عينه فقال: «من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم أن يفقؤوا عينه» <sup>73</sup> ولما نظر نبي الله موسى عليه السلام إلى صورة بشرية هجمت عليه من غير إذن، يريد نفسه ويقصد هلاكه وهو لا يثبته معرفة ولا يستيقن أنه ملك الموت ورسول رب العالمين فيها يراوده منه، عمد إلى دفعه عن نفسه بيده وبطشه، فكان ذلك ذهاب عينه. "<sup>33</sup>

حاصل هذا الجواب:

- أ. جرت سنة الدين بحفظ النفس، ودفع الضرر والضيم عنها.
- ب. أن من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم فقد حل لهم أن يفقؤوا عينه.
- ج. نظر نبي الله موسى عليه السلام إلى صورة بشرية هجمت عليه من غير إذن، يريد نفسه ويقصد هلاكه وهو لا يعرفه ولا يستيقن أنه ملك الموت، عمَد إلى الدفاع عن نفسه بيده، ففقاً عينه.
- د. أن الله تعالى لم يأمر ملك الموت أن يأخذه قهرًا وقسرًا، لكن أرسله إليه منذرًا بالموت، وأمره بالتعرض له على سبيل الامتحان في صورة بشر.
- أن في طبع نبي الله موسى عليه السلام حدة وشدة، حكاها القرآن عنه في عدة مواقف منها غضبه
   حين ألقى الألواح، وكذا وكزه للقبطي الذي قضى عليه، مما يظهر سرعته في ردة فعله حين باغته
   شخص في بيته يطلب منه روحه بأن فقأ عينه.

<sup>42</sup> al-Khaṭṭābī, A'lām al-Ḥadīth, 1:696.

<sup>43</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Ṣaḥīḥ (6888); Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (2158).

<sup>44</sup> al-Khattābī, A'lām al-Hadīth, 1:699.

# ٢. الإشكالية الثانية: كيف فقاً نبي الله موسى عين الملك ولطمة؟

الجواب عن هذه الإشكالية: قال ابن الجوزي: "دفعه موسى ولم يعرفه، فصادفت تلك الدفعة عينة المركبة في الصورة البشرية لا العين الملكية، فلما ذهب ملك الموت عاد وقد ردت عينه، فتبين موسى أنه الملك فاستسلم لقضاء الله سبحانه."

حاصل هذا الجواب:

أن مدافعة موسى عليه السلام لم تكن للملك، وإنها كانت للصورة البشرية التي ظهرت له،
 فصادفت تلك الدفعة عينة المركبة في الصورة البشرية لا العين الملكية.

# ٣. الإشكالية الثالثة: كيف لم يقبض ملك الموت روح نبي الله موسى ولم يمض أمر الله فيه؟

الجواب عن هذه الإشكالية: قال ابن حجر: "والجواب عن قصة موسى أن أجله قد كان قرب حضوره ولم يبق منه إلا مقدار ما دار بينه وبين ملك الموت من المراجعتين فأمر بقبض روحه أو لا مع سبق علم الله أن ذلك لا يقع إلا بعد المراجعة وإن لم يطلع ملك الموت على ذلك أو لا والله أعلم." كا

حاصل هذا الجواب:

- أ. أن الله جل وعلا أرسل ملك الموت إلى موسى رسالة ابتلاء واختبار، وأمره أن يقول له: أجب ربك، أمر اختبار وابتلاء لا أمر ايريد الله جل وعلا إمضاءه.
- ب. لما علم موسى كليم الله صلى الله على نبينا وعليه أنه ملك الموت وأنه جاءه بالرسالة من عند الله،
   طابت نفسه بالموت، ولم يستمهل، وقال: فالآن.

فلو كانت المرة الأولى عرفه موسى أنه ملك الموت، لاستعمل ما استعمل في المرة الأخرى عند تيقنه وعلمه به.

- ج. أن أجله قد كان قرب حضوره ولم يبق منه إلا مقدار ما دار بينه وبين ملك الموت من المراجعتين فأمر بقبض روحه أو لا مع سبق علم الله أن ذلك لا يقع إلا بعد المراجعة وإن لم يطلع ملك الموت على ذلك أو لا.
- أن الله تعالى لم يرد إمضاء الفعل في الإرسال الأول، ولو أراد قبض روح موسى حين ألهم ملك الموت لكان ما أراد، لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدُنَكُ أَن نَقُولَ لَهُ وَكُن فَيكُونُ ﴾
   [النحل: ٤٠].

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ibn al-Jawzī, Kashf al-Mushkil Min Ḥadīth al-Ṣaḥīḥayn, 3:444.

<sup>46</sup> Ibn Hubayrah, al-Ifṣāḥ ʿan Maʿānī al-Ṣiḥāḥ, 6:328.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ibn Hajar al-'Asqalānī, Fath al-Bārī Sharh Sahīh al-Bukhārī, 6:443.

# الإشكالية الرابعة: قال الجهمي: وزعمت الحشوية أن الله لم يقاصص الملك من اللطمة وفقاً العين، والله تعالى لا يظلم أحدًا.

الجواب عن هذه الإشكالية: قال ابن بطال:

"قال ابن خزيمة: وهذا اعتراض من أعمى الله بصيرته، ولم يبصره رشده، ومعنى الحديث صحيح على غير ما ظنه الجهمي، وذلك أن موسى عليه السلام لم يبعث الله إليه ملك الموت، وهو يريد قبض روحه حينئذ، وإنها بعثه إليه اختبارا وابتلاء، وكانت اللطمة مباحة عند موسى إذا رأى شخصا في صورة آدمي قد دخل عنده لا يعلم أنه ملك الموت."<sup>64</sup>

# حاصل هذا الجواب:

- . بعث الله ملك الموت إلى موسى للابتلاء والاختبار، وقد ثبت أن الله تعالى لم يقبض نبيا قط حتى يريه مقعده من الجنة ويخيره، فلا يجوز أن يؤمر ملك الموت بقبض روحه قبل أن يريه مقعده من الجنة، وقبل أن يخيره، والملك لما جاء في المرة الأولى لم يخير نبي الله موسى عليه السلام وإنها باغته، ولذا لم يسلم له نبي الله عليه السلام وفقاً عينه لعدم يقينه أن هذا الطالب لروحه ملك من قبل الله عز وجل.
  - ب. ليس بين الملائكة وبين الآدميين قصاص.
  - ج. ما الدليل أن فقاً عين ملك الموت كان عمدًا فيه القصاص دون أن يكون خطأ؟

# ٢, ٢ دراسة تطبيقية لأحاديث العبادات في الصحيحين.

# 1, 7, 1 الحديث المشكل: حديث «ولاية المرأة وإمامتها»

# ٢,٢,٢ الإشكاليات التي أوردها الطاعنون في الحديث

قد أشكل على البعض هذا الحديث فقالوا بولاية المرأة وطعنوا في البخاري وفي أبي بكرة الله بعنوان: نظرة في الأدلة الشرعية حول مشاركة المرأة في الوظائف الرئاسية والمجالس النيابية ونحوها:

<sup>48</sup> Ibn Baṭṭāl, Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 3:322-323.

<sup>49</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Sahīh (4425) & (7099).

إنَّ أهم مستند يستند إليه من يدعون أن الشرع الإسلامي يمنع من مشاركة المرأة في الميادين المتقدمة هو الحديث المشهور الذي أخرجه البخاري وأخرجه أيضا الإمام أحمد في مسنده كلاهما عن أبي بكرة هذ أنَّ النَّبِيَّ في قال: «لن يفلح قوم أسندوا أمرهم إلى امرأة»، هذا لفظ البخاري، وعند أحمد: «لا يفلح قوم تملكهم امرأة».

هذا الحديث هو المستند الرئيسي لكلِّ من يتكلم في هذا الأمر، ولم يرد هذا الحديث من رواية أي صحابي آخر غير أبي بكرة.

وتصحيح البخاري وغيره لهذا الحديث وغيره من مرويات أبي بكرة هو أمر غريب لا ينبغي أن يقبل بحال، والحجّة في ذلك ما عرف في كتب التاريخ الإسلامي كما عند الطبري وابن كثير وغيرهما، أنَّ أبا بكرة قذف المغيرة بن شعبة بالزني، ووصل الخبر إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب فأمر بحضور الرجلين من الكوفة إليه في المدينة، فسألها عن ذلك وطلب عمر من أبي بكرة أن يأتي بشهوده على ما ادعاه، فلم تتم الشهادة التي هي كما قال الله تعالى أربعة شهود، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآء فَا جُلِدُوهُم ثَمَنيينَ جَلَدة وَلا تقبَلُواْ لَهُمْ شَهَدة أَبَداً وَأُولَٰ لِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [النور:٤]، فحكم على من يقذف امرأة محصنة والرجل المحصن مثلها بثلاثة أحكام: الأول: أن يجلد ثمانين جلدة، والثاني: أن تسقط شهادته فلا تقبل شهادته بعد ذلك على شيء، والثالث: أنّه محكوم عليه بالفسق، وتمام الآية: ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعُدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

هكذا حكم الله تعالى على من قذف محصنًا، وهذا منطبق على أبي بكرة، فإن الآية تدمغه بالفسق وبالكذب، وهذا يقتضي رد ما رواه عن النبي ﴿ مما انفرد به كهذا الحديث العجيب: «لن يفلح قوم تملكهم امرأة»، فينبغي أن يضم هذا الحديث إلى الأحاديث الموضوعة المكذوبة على النبي ﴿.

على أنا نقول جدلا: لو صح هذا الحديث افتراضًا جدليًا لكان حجة فقط في منع أن تتولى المرأة الملك أو رئاسة الدولة، ولا يصلح حجة لمنع أن تتولى المرأة القضاء أو إمارة قرية أو مدينة، فليس معنى كون الرجل لا يصلح أن يكون ملكا أنّه لا يصلح أن يكون قاضيا أو أمير مدينة أو قرية أو يكون رئيس دائرة أو وزيرا أو رئيس وزراء أو نائبا في البرلمان.

من احتج مذا الحديث على ذلك فهو مخطئ خطأ كبرا بل إنني أعتره يسيء الفهم جدا، على أنَّ مما يدلُّ على بطلان هذا الحديث أنَّه يقتضي أنَّه لا يمكن أن يفلح قومٌ تتولى رئاسة دولتهم امرأة في حال من الأحوال، ومعنى هذا أنَّه لو وُجدت امرأة على رأس إحدى الدول ونجحت تلك الدولة في أمورها الدنيوية، فيكون ذلك دالاًّ على أنَّ هذا الحديث كذبٌ مكذوب على النبي هي، وقد وُجد في العصور الحديثة دولٌ كثيرة تولَّت رئاستها نساءٌ، ونجحت تلك الدول نجاحات باهرة تحت رئاسة النساء، نذكر من ذلك رئاسة أنديرا غاندي للهند ورئاسة مارغريت تاتشر لبريطانيا، وغيرهما كثير في القديم والحديث، وإنها قلنا في الأمور الدنيوية لأنَّ الحديث و رد على ذلك.

ومحل الإشكال عنده وعند غيره دار حول هذه الإشكالات:

١. الإشكالية الأولى: ادعاء أن التشريع الإسلامي لم يمنع مشاركة المرأة في الوظائف الرئاسية والمجالس النيابية، ووجود بعض النهاذج الدالة على فلاح قوم ولوا أمرهم امرأة يقدح في صحة الحديث.

الجواب عن هذه الإشكالية:

قال الخطابي: "فيه من العلم: أن النساء لا يلين الإمارة ولا القضاء بين الناس. وفيه دليل: على أن المرأة لا تزوج نفسها ولا تلى العقد على غيرها من النساء."٥١

قال ابن بطال: سبب قول رسول الله هذا أنه لما قتل شيرويه أباه كسرى لم يملك سوى ثمانية أشهر، ويقال ستة أشهر، ثم هلك فملك بعده ابنه أردشير، وكان له سبع سنين فقتل، فملكت بعده بوران بنت كسرى، فبلغ هذا رسول الله، فقال: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». وكذلك كان، فإنهم لم يستقم لهم أمر. والفلاح: الفوز بالمطلوب، والتدبير يحتاج إلى كمال الرأي، ونقص المرأة مانع.

وفي الحديث دليل على أن المرأة لا تلى الإمارة ولا القضاء ولا عقد النكاح. ٥٢

وهكذا احتج أئمة الحديث والفقه مذا الحديث، ولم يجدوا فيه مطعنًا على مر العصور والحقب المختلفة.

<sup>50</sup> al-Ashqar, "Nazrat Fī al-Adillah al-Sharʻiyyah Ḥawla Mushārakat al-Marʾah Fī al-Wazāʾif al-Riʾāsiyyah Wa al-Majālis al-Niyābiyyah Wa Naḥwahā"; al-ʿAbbād, al-Difāʿ ʿan al-Ṣaḥābī Abī Bakrah Wa Marwiyyātihi Wa al-Istidlāl Li-Man' Wilāyat al-Nisā' ala al-Rijāl, 7-9; Ḥasūnah, "al-Ṭu'n al-Wāridah ʻalā Ḥujjiyat Ḥadīth Abī Bakrah Fī Manʻ Tawliyat al-Mar'ah Ri'āsat al-Dawlah."

<sup>51</sup> al-Khaṭṭābī, A'lām al-Ḥadīth, 3:1787.

<sup>52</sup> Ibn al-Jawzī, Kashf al-Mushkil Min Hadīth al-Sahīhayn, 2:16.

وليس حديث أبي بكرة هو الدليل الوحيد على عدم ولاية المرأة للأمور العامة فهناك كثيرة من الأدلة من الكتاب والسنة وإجماع العلماء على أنَّ المرأة ليست من أهل الولاية على الرجال، ومنها ما يلي:

أ. الدليل الأول: قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلقُرَىٰ ﴾

[يوسف: ١٠٩]، فدلت الآية على أنَّ رسل الله من الرجال لا من النساء، وفي ذلك تفضيل لهم

- ب. الدليل الثاني: قال تعالى: {﴿ الرِّجَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤]، فدلت الآية على أن القوامة إنها هي للرجال على النساء، لما فُضلوا به عليهن.
- ج. الدليل الثالث: قال تعالى: ﴿وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، فدلت الآية على أن هناك بعض الأموريتم فيها تفضيل الرجال على النساء لأنَّ لهم عليهن درجة.

وهذا فيه دلالة على أنَّ الولاية العامة إنها تكون لمن جعل الله الرسالة فيهم، وهم الرجال ومن جعلهم الله قوامين. ٥٠ وكذلك حكى الإجماع على عدم صلاح ولاية المرأة غير واحد من الأئمة، قال ابن حزم: وجميع فرق أهل القبلة ليس منهم أحد يجيز إمامة امرأة. ٥٠

وأما القول بأن هناك نهاذج فلحت فيها والاية المرأة وهذا يطعن في صحة الحديث:

فجوابه: أن الحديث شامل لمنع المرأة من الولاية العامة والخاصة، ولو أنَّه تسلَّطت امرأة على الرجال أو سلَّطوها على أنفسهم، وحصل لها نجاح في سياستها إن سُلِّم ذلك النجاح، فإنَّ ذلك من الأمور النادرة، والنادر لا حكم له، وإنَّما الحكم للغالب، وعلى هذا فالواجب اتهام العقول واحترام النقول وتعظيمها، ومثل هذا العموم في الحديث العموم. ٥٠

وأمَّا ما ذكره من أنَّ نفي الفلاح في الحديث إنَّا هو في الأمور الدنيوية، فجوابه أنَّ الحديث شامل لنفي الفلاح الدنيوي والأخروي، أمَّا الدنيوي فواضح، وأمَّا الأخروي، فمن أوضح ما يتبيَّن به نفي الفلاح الأخروي في ولاية المرأة أنَّها لا يمكنها الإلزام بتنفيذ أحكام الشرع المتعلقة بالنساء من القرار في البيوت وترك التبرج ومنع الاختلاط بالرِّ جال والخلوة بالنساء وسفرهنَّ بدون محرم وغير ذلك؛ لأنَّ فاقد الشيء لا يُعطيه ٥٠ وأمَّا الاستشهاد بقصَّة المرأة التي ملكت اليمن، وجاءت قصتها في سورة النمل.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> al-ʿAbbād, al-Difāʿʿan al-Ṣaḥābī Abī Bakrah Wa Marwiyyātihi Wa al-Istidlāl Li-Manʿ Wilāyat al-Nisāʾ ʿala al-Rijāl, 31.

<sup>54</sup> Ibn Hazm, al-Fasl Fī al-Milal Wa al-Ahwā' Wa al-Nihal, 4:89.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> al-ʿAbbād, *al-Difāʿʿan al-Ṣaḥābī Abī Bakrah Wa Marwiyyātihi Wa al-Istidlāl Li-Manʿ Wilāyat al-Nisāʾ ʿala al-Rijāl*, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> al-'Abbād, 47–48.

فجوابه: أنَّه لا يُستدل بها على ولاية المرأة على الرجال؛ لأنَّه حكاية عمَّن كان قبلنا، وليس فيه ذكر أنَّها شريعة من الشرائع.

٢. الإشكالية الثانية: الطعن في «صحيح البخاري» لإدخاله حديث أبي بكرة ، في صحيحه، وهو مطعون في روايته على حد زعمه، وكون هذا الحديث لم يرد إلا من طريق أبي بكرة ...
الحواب عن هذه الاشكالية:

قال النووي في قبول الأئمة لرواية أبي بكرة هذ: رُوى له عن رسول الله هي مائة حديث واثنان وثلاثون حديثًا، اتفق البخاري ومسلم منها على ثهانية أحاديث، وانفرد البخاري بخمسة، ومسلم بحديث. ٥٧

وهذا نص يدل على قبول الأثمة لروايته والاحتجاج بها، وأن البخاري لم ينفر د بالإخراج له، فلا يثبت مطعن على البخاري في الاحتجاج بحديث أبي بكرة، فضلًا أنه لا يثبت مطعن في الاحتجاج برواية أبي بكرة هم مطلقًا عند البخاري وغيره فقد احتج به الأئمة وردوا ما قد يثار عليه من مطاعن كها سبق الإشارة إليه.

قال مغلطاي في الرد على فرية رد شهادته لقذف عمر الله له: في «المدخل» لأبي بكر الإسماعيلي: لم يمتنع أحد من التابعين فمن بعدهم من رواية حديث أبي بكرة والاحتجاج بها، ولم يتوقف أحد من الرواة عنه، ولا طعن أحد على روايته من جهة شهادته على المغيرة، هذا مع إجماعهم أن لا شهادة لمحدود في قذف غير تائب فيه، فصار قبول خبره جاريا مجرى الإجماع، في كان رد شهادته قبل الفرية جاريا مجرى الإجماع. ٥٥٠

وكذلك قال العلائي في رد تلك الفرية: وقد ذكر جماعة من أئمة الأصول في هذا الموضع قصة أبي بكرة، ومن جلد عمر في قذف المغيرة بن شعبة وأن ذلك لم يقدح في عدالتهم. لأنهم إنها أخرجوا ذلك مخرج الشهادة ولم يخرجوه مخرج القذف، وجلدهم عمر في باجتهاده، فلا يجوز رد أخبارهم بل هي كغيرها من أخبار بقية الصحابة هيد. ٥٩

وقال عبد المحسن عباد في رد فرية كونه من الفساق بنص الآية الكريمة: وما زعمه من أنَّ آية: 
﴿ لَّوْلَا جَاءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَاءِ فَأُولِّ بِكَ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴿ تَدمغه بالفسق والكذب، وأنَّ هذا يقتضي ردِّ ما رواه عن النبي ﴿ مما انفرد به، فهو زعم باطل وفهم خاطئ، فإنَّ الآية في القذفة وليست في الشهود، فهو داخل في الشهداء في الآية وليس من القذفة وجلده لعدم كهال النصاب، وعدم توبته لا تأثير له في قبول روايته؛ لأنَّ كهال النصاب ليس من فعله، وعلى القول بتأثير ما حصل له في

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> al-Nawawī, *Tahdhīb al-Asmā' Wa al-Lughāt*, 2:198.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Mughal Ṭāy, *Ikmāl Tahdhīb al-Kamāl Fī Asmā' al-Rijāl*, 12:77.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> al-'Ala'ī, Tahqīq Munīf al-Rutbah Li-Man Thabata Lahu Sharīf al-Suhbah, 92.

شهادته تحمُّلاً وأداءً، فإنَّ ذلك قد انتهى بوفاته ، ولا تأثير له في روايته التي قبلها العلماء واحتجُّوا بها على مختلف العصور. ٦٠

قال ابن عقيل البغدادي: قال أحمد: ولا يرد خبر أبي بكرة ولا من جلد معه، لأنهم جاؤوا مجيء الشهادة، ولم يأتوا بصريح القذف، ويسوغ فيه الاجتهاد ولا ترد الشهادة مما يسوغ فيه الاجتهاد... ولما نص على أنه لا ترد الشهادة في ذلك، كان تنبيها على أنه لا يرد الخبر؛ لأن الخبر دون الشهادة، ولأن نقصان العدد معنى في غيره، وليس. بمعنى من جهته. 11

وبهذا يتبين أن الإشكال الوارد على هذا الحديث مردود من جميع الجهات التي أوردها الطاعنون، ولا يسلم لهم مطعن من جهة إسناده أو متنه أو الاستدلال به.

# ٣, ٢ دراسة تطبيقية لأحاديث المعاملات في الصحيحين.

# ٢,٣,١ الحديث المشكل: حديث «يقطع الصلاة المرأة والحمار والكلب»

روي هذا الحديث عن عدد من الصحابة منهم:

- ب. روي عن أبي هريرة هل قال: قال رسول الله هل: «يقطع الصلاة المرأة والحمار والكلب، ويقى ذلك مثل مؤخرة الرحل». ٦٣

# ٢,٣,٢ الإشكاليات التي أوردها الطاعنون في الحديث

وقد أشكل هذا الحديث على كثير من الناس حتى في زمن الصحب الكرام فقد روي أن أم المؤمنين عائشة ، أنكرت هذه الرواية، كما جاء في الصحيحين: عن عائشة ، أنه ذكر عندها ما يقطع الصلاة، فقالوا: يقطعها الكلب والحمار والمرأة، قالت: لقد جعلتمونا

\_\_\_

<sup>60</sup> al-ʿAbbād, al-Difāʿʿan al-Ṣaḥābī Abī Bakrah Wa Marwiyyātihi Wa al-Istidlāl Li-Manʿ Wilāyat al-Nisāʾ ʿala al-Rijāl, 17.

<sup>61</sup> Ibn Aqīl, al-Wādiḥ Fī Uṣūl al-Fiqh, 5:27.

<sup>62</sup> Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (510).

<sup>63</sup> Muslim (511).

كلابا، «لقد رأيت النبي هي يصلي، وإني لبينه وبين القبلة، وأنا مضطجعة على السرير، فتكون لى الحاجة، فأكره أن أستقبله، فأنسل انسلالا». ٢٤

الجواب عن هذه الإشكالية

سلك العلماء في دفع الإشكال الوارد في الحديث المسالك الثلاثة في دفع الإشكال، فمنهم من قال بالتأويل، ومنهم من أول وجود المرأة في هذا الحديث، وهكذا تنوعت مسالك العلماء في دفع الإشكال الوارد على الحديث، والتي تجملها الدراسة في الأمور الأتية:

# ٢,٣,٣ ما يقطع الصلاة

اختلف العلماء فيما يقطع الصلاة إلى:

الرأي الأول: لا يقطع الصلاة شيء. قال به عثمان وعلي وحذيفة وأبي سعيد وابن عمر وابن عباس، على اختلاف عن بعضهم، ومن التابعين والأئمة: سعيد بن المسيب وعبيدة السلماني والشعبي والقاسم بن محمد وعروة والزهري، وهو قول الثوري وأبي حنيفة ومالك والشافعي وأبي ثور وغيرهم. 10

الرأي الثاني: يقطع الصلاة مرور بعض الأشياء: وقد اختلفوا في هذه الأشياء التي تقطع الصلاة بها إلى:

- قالوا يقطع الصلاة: الكلب والحمار والمرأة. روي ذلك عن ابن عباس وأنس وعبد الله بن عياش بن أبي ربيعة ومكحول والحسن وأبي الأحوص.
- قالوا يقطع الصلاة: الكلب الأسود والمرأة الحائض والحمار والكافر.
   روي عن ابن عباس والحكم الغفاري وعكرمة وعطاء، واختاره أبو بكر
   ابن خزيمة، وهو قول ابن جريج وأحمد في رواية عنه.
- ٣. قالوا: لا يقطع الصلاة سوى الكلب. وروي ذلك عن ابن عمر وعائشة ومعاذ، ومجاهد، وهو المشهور عن أحمد، وقول إسحاق وأبي خيثمة زهير بن حرب وسليمان ابن داود الهاشمي والجوزجاني وغيرهم من فقهاء أهل

<sup>64</sup> al-Bukhārī, al-Jāmi al-Ṣaḥīḥ (511); Muslim, al-Musnad al-Ṣaḥīḥ (512).

<sup>65</sup> Ibn Rajab al-Hanbalī, Fath al-Bārī Sharh Sahīh al-Bukhārī, 4:113.

الحديث، ومن هؤلاء من خص القطع بالكلب الأسود دون غيره من سائر الألوان.<sup>77</sup>

# ٢,٣,٤ مسالك العلماء في درء الإشكال الوارد في الحديث

جمهور أهل العلم الذين لم يروا قطع الصلاة وبطلانها بمرور شيء بين يدي المصلي، فاختلفت مسالكهم في هذه الأحاديث المروية في قطع الصلاة:

- ١. من ذهب للترجيح فرجح أحاديث عدم القطع من جهة أسانيدها، وهذه تشبه طريقة البخاري؛ فإنه لم يخرج من الأحاديث التي تدلت على القطع شيئا، وليس شيء منها على شرطه كما سبق بيانه، فقالوا: حديث أبي ذر وأبو هريرة قد عارضه ما هو أصح منه إسنادا، كحديث ابن عباس وعائشة.
- ٧. من ادعى نسخها بحديث مرور الحمار وهو في حجة الوداع، وهي في آخر عمر النبي ﴿ وإذا نسخ منها شيء دل على نسخ الباقي، وسلك هذا الطحاوي وغيره من الفقهاء، وفيه ضعف، وقد أنكر الشافعي وأحمد دعوى النسخ في شيء من هذه الأحاديث؛ لعدم العلم بالتاريخ. ٦٧
  - ٣. من ذهب للجمع بينها، وقد اختلفت طرقهم في الجمع على النحو التالي:

الطريقة الأولى: أن الأحاديث إذا تعارضت نظر إلى ما عمل به الصحابة فيرجح، وقد عمل الصحابة بأن الصلاة لا يقطعها شيء، وقد روي ذلك عن الخلفاء الراشدين الأربعة وغيرهم، وقد سلك هذا أبو داود في «سننه»، وهو من أجل أصحاب الإمام أحمد. ٦٨

الطريقة الثانية: لا يقطع الصلاة غير الكلب الأسود، كما قاله أحمد في ظاهر مذهبه، وإسحاق، فقالوا: المرأة والحمار قد تعارضت فيهما الأحاديث، فحديث عائشة دل على عدم قطع الصلاة بالمرأة، وحديث ابن عباس دل على أن الحمار لا يقطع الصلاة، وبقي الكلب الأسود لا معارض له فيؤ خذ به.

وهذا هو جادة مذهب أحمد وأصحابه. ٦٩

الطريقة الثالثة: أن حديث عائشة لا يعارض حديث أبي ذر؛ فإن حديث عائشة في وقوف المرأة بين يدي المصلي، وانه لا يبطل صلاته، وحديث أبي ذر في مرور المرأة، وأنه مبطل للصلاة، فيعمل بكلا الحديثين، فتبطل الصلاة بمرور هذه الثلاثة دون وقوفها في قبلة المصلي، وهو رواية عن أحمد.

<sup>66</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, 4:115-116.

<sup>67</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, 4:131.

<sup>68</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, 4:134.

<sup>69</sup> Ibn Rajab al-Hanbalī, 4:125.

وهذا يتوجه على إحدى الروايتين عن أحمد في إبطال الصلاة بمرور الثلاثة المذكورة في حديث أبي ذر، وقد رجحها بعض أصحابنا المتأخرين.

ويدل على أنه يفرق بين المرور والوقوف: أن المصلي مأمور بدفع المار ولو كان حيوانا، وقد وردت السنة بالصلاة إلى الحيوان البارك والمرأة النائمة، فدل على الفرق بين الأمرين. ٧٠

الطريقة الرابعة: أن يحمل حديث عائشة على صلاة النفل، فلا تقطعها المرأة، وحديث أبي ذر على الفريضة، وقد حكوا رواية عن أحمد بالفرق بين الفريضة والنافلة في قطع الصلاة بم ور هذه الثلاثة. ٧١

الطريقة الخامسة: ظاهر قول عائشة ، «عدلتمونا بالحمر والكلاب»، واستدلالها بصلاة النبي الله الله الله على أنها رأت المرور والوقوف سواء، وإلا فلو كان الحكم عندها مختصا بالمرور لم يكن لها في حديثها دليل. ٧٢

٤. التأويل. وقد تنوعت تأويلات العلماء في دفع الإشكال الوارد على الحديث على هذا النحو:

التأويل الأول: لما كان الهدف من منع المرور توفير أكبر قدر من الخشوع والتفرغ للصلاة كان ما يثير الانشغال بدرجة أكبر جديرًا بالتحذير بدرجة أشد، ومن ذلك المرأة، أحبولة الشيطان، فالمرأة أشد فتنة على الرجل من أي كائن آخر، تتحرك لها العين، ويرهف لها السمع، ويهفو إليها الفؤاد، ومن ذلك الحمار، أبلد الحيوانات طبعًا، وأنكرها صوتًا وأكثرها نفورًا، ومن ذلك الكلب الأسود الذي جمع إلى نجاسته قبح صورته، لذا حذر الرسول في من هذه الثلاث، بل بالغ في التحذير بأنها بمرورها تقطع الصلاة على المصلي.

ودافعت عائشة هم عن المرأة، وروت أن النبي كان يصلي وهي أمامه، فلم يكن ليفعل ذلك لو أن مرورها مبطل لصلاته. وزادت الدفاع حتى وصل إلى أنه كان يغمزها لتقبض رجليها من قبلته. ٧٣

التأويل الثاني: تأويل القطع المذكور في هذه الأحاديث، وانه ليس المراد به إبطال الصلاة وإلزام إعادتها، وإنها المراد به القطع عن إكهالها والخشوع فيها بالاشتغال بها، والالتفات إليها، وهذا هو الذي قاله الشافعي في رواية حرملة، ورجح هذا الخطابي والبيهقي وغيروهما من العلماء. ٧٤

<sup>70</sup> Ibn Rajab al-Hanbalī, 4:125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, 4:126.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, 4:130.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Lāshīn, Fatḥ al-Mun'im Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim, 3:83.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ibn Rajab al-Hanbalī, Fath al-Bārī Sharh Sahīh al-Bukhārī, 4:134.

التأويل الثالث: أشار ابن بطال إلى كون الصلاة إلى المرأة من الخصائص كها قالت عائشة في القبلة للصائم «وأيكم كان يملك إربه» الحديث فقال ووجه كراهيتهم لذلك والله أعلم لأن الصلاة موضوعة للإخلاص والخشوع والمصلي خلف المرأة الناظر إليها تخشى عليه الفتنة بها والاشتغال بنظره إليها لأن النفوس مجبولة على ذلك والناس لا يقدرون من ملك آرابهم على مثل ما كان يقدر عليه همن ذلك فلذلك صلى هو خلف المرأة حين أمن من شغل باله بها ولم تشغله عن صلاته انتهى.

ولك أن تقول الأصل عدم التخصيص حتى يصح ما يدل عليه والله أعلم.٥٧

التأويل الرابع: لما كان المصلي مشتغلا بمناجاة الله، وهو في غاية القرب منه والخلوة به، أمر المصلي بالاحتراز من دخول الشيطان في هذه الخلوة الخاصة، والقرب الخاص؛ ولذلك شرعت السترة في الصلاة خشية من دخول الشيطان، وكونه وليجة في هذه الحال فيقطع بذلك مواد الأنس والقرب؛ فإن الشيطان رجيم مطرود مبعد عن الحضرة الإلهية، فإذا تخلل في محل القرب الخاص للمصلي أوجب تخلله بعدا وقطعا لمواد الرحمة والقرب والأنس، ولهذا خصت هذه الثلاث بالاحتراز منها وهي: المرأة؛ فإن النساء حبائل الشيطان، وإذا خرجت المرأة من بيتها استشرفها الشيطان، وإنها توصل الشيطان إلى إبعاد آدم من دار القرب بالنساء. والكلب الأسود: شيطان، كها نص عليه الحديث. وكذلك الحهار؛ ولهذا يستعاذ بالله عند سهاع صوته بالليل، لأنه يرى الشيطان؛ فلهذا أمر ﴿ بالدنو من السترة خشية أن يقطع الشيطان عليه صلاته، وليس ذلك مو جبا لإبطال الصلاة وإعادتها. ٢٧

التأويل الخامس: أن عائشة لم تنكر ورود الحديث ولم تكن لتكذب أبا هريرة وأبا ذر وإنها أنكرت كون الحكم باقيا هكذا فلعلها كانت ترى نسخه بحديثها الذي ذكرته أو كانت تحمل قطع الصلاة على محمل غير البطلان والظاهر أنها رأت تغيير الحكم بالنسبة إلى المرأة وإلى الحمار أيضا فقد حكى ابن عبد البر أنها كانت تقول يقطع الصلاة الكلب الأسود وهذا كقول أحمد وإسحاق.

ومما سبق رصده من مسالك العلماء في دفع الإشكال الوارد على الحديث ألا يثبت للطاعن فيه مطعن، وأن ورود المرأة في متن الحديث ليس مطعنًا في رد الحديث، وكذلك ليس مطعنًا في المرأة وتقليلًا من

<sup>75</sup> al-ʿIrāqī, *Ṭarḥ al-Tathrīb Fī Sharḥ al-Taqrīb*, 2:392.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ibn Rajab al-Ḥanbalī, Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 4:135.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> al-'Irāqī, *Tarh al-Tathrīb Fī Sharh al-Tagrīb*, 2:394.

شأنها واحترام الشريعة لها، وأن غاية الأمر أنه دل على أن المراد اتقاء ما يشغل المصلي عن الوصول لدرجة الخشوع أو الانشغال عن مناجاة الله عز وجل.

الخاتمة

تبين من خلال هذا العرض أن الأحاديث التي استشكلت في الصحيحين يمكن تحليلها وردها إلى الفهم الصحيح الذي يزيل عنها تلك الإشكالات. ومن أبرز المسالك في حل الإشكال الجمع والنسخ والترجيح. ويقدم الجمع مها أمكن ليمكن من العمل بجميع الأدلة.

#### References

- Abū Shuhbah, Muḥammad ibn Muḥammad. al-Wasīṭ Fī ʿUlūm Wa Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth. Cairo: Dār al-Fikr al-ʿArabī, 1983.
- al-Ashqar, Muḥammad. "Naẓrat Fī al-Adillah al-Sharʿiyyah Ḥawla Mushārakat al-Marʾah Fī al-Waẓāʾif al-Riʾāsiyyah Wa al-Majālis al-Niyābiyyah Wa Naḥwahā." *Jarīdah al-Waṭan*. May 29, 2004.
- al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl AbūʿAbd Allah. al-Jāmiʿal-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min Umūr Rasul Allah Wa Sunanihi Wa Ayyāmihi. Edited by Muhammad Zuhair al-Nasir. Beirut: Dār Tawq al-Najāh, 2001.
- al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad. al-ʿAyn. Beirut: Dār Maktabah al-Hilāl, 1980.
- al-Fayyūmī, Aḥmad ibn Mūhammad. al-Miṣbāḥ al-Munīr Fī Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr. Beirut: Maktabah Lubnān, 1987.
- al-Ḥākim, Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-Bayyiʿ Abū ʿAbd Allāh. Maʿrifat ʿUlūm al-Ḥadīth Wa Kammiyat Ajnāsihi. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2003.
- al-Iṣfahānī, Maḥmūd ibn ʿAbd al-Raḥmān Shams al-Dīn. Bayān al-Mukhtaṣar Sharḥ Mukhtaṣar Ibn al-Ḥājib. Saudi Arabia: Dār al-Madanī, 1986.
- al-Jalīs, Ḥānī Yūsuf. "al-Imām Ibn Khuzaymah Wa Manhajuhu Fī Mukhtalif al-Ḥadīth Fī Sahīhihi," n.d.
- al-Khaṭṭābī, Ḥamd ibn Muḥammad Abū Sulaymān al-Bustī. Aʿlām al-Ḥadīth. Mecca: Umm al-Qura University, 1988.
- al-Khayyāṭ, Usāmah ibn ʿAbd Allāh. Mukhtalif al-Ḥadīth Bayna al-Muḥaddithīn Wa al-ʾUṣūliyyīn al-Fuqahāʾ: Dirāsah Ḥadīthiyyah Uṣūliyyah Fiqhiyyah Taḥlīliyyah. Riyadh: Dār al-Faḍīlah, 2001.
- al-Manṣūr, ʿAbd Allāh ibn Ḥamd. *Mushkil al-Qurʾān al-Karīm*. Dammam: Dār Ibn al-Jawzī, 2005.
- al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf Abū Zakariyyā. al-Taqrīb Wa al-Taysīr Li Maʿrifat Sunan al-Bashīr al-Nadhīr. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1985.

- ——. Tahdhīb al-Asmā' Wa al-Lughāt. Beirut: Dār al-Kutub al-ʻIlmiyyah, n.d.
- al-Qāsimī, Muḥammad Jamāl al-Dīn ibn Muḥammad Saʿīd. Qawāʿid al-Taḥdīth Min Funūn Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth. Cairo: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1961.
- al-Quṣayyir, Aḥmad ibn ʿAbd al-ʿAzīz. al-Aḥādīth al-Mushkilah al-Wāridah Fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: ʿArḍ Wa Dirāsah. Riyadh: Dār Ibn al-Jawzī, n.d.
- al-Rāzī, Muḥammad ibn ʿUmar Abū ʿAbd Allāh Fakhr al-Dīn. al-Maḥṣūl. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 1997.
- al-Ṣanʿānī, Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Amīr. *Ijābat al-Sāʾil Sharḥ Bughyat al-ʾĀmil.* Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 1986.
- al-Sarakhsi, Muḥammad Bin Aḥmad. ʾUṣūl al-Sarakhsi. Beirut: Dār al-Maʿrifah, n.d.
- al-Shāfiʿī, Muḥammad ibn Idrīs Abū ʿAbd Allah. al-Risālah. Cairo: Maktabah al-Ḥalabī, 1940.
- al-Subkī, ʿAlī ibn ʿAbd al-Kāfī Taqiy al-Dīn. al-Ibhāj Fī Sharḥ al-Minhāj. Riyadh: Dār al-Buḥūth li'l-Dirāsāt al-Islāmiyyah wa Iḥyā al-Turāth, 2004.
- al-ʿAbbād, ʿAbd al-Muḥsin ibn Ḥamd al-Badr. al-Difāʿ ʿan al-Ṣaḥābī Abī Bakrah Wa Marwiyyātihi Wa al-Istidlāl Li-Manʿ Wilāyat al-Nisāʾ ʿala al-Rijāl. Saudi Arabia: Dār al-Mughnī, n.d.
- al-ʿAlāʾī, Khalīl ibn Kaykaldī Ṣalāḥ al-Dīn. *Taḥqīq Munīf al-Rutbah Li-Man Thabata Lahu Sharīf al-Ṣuḥbah*. Edited by ʿAbd al-Raḥīm ibn Muḥammad al-Kashgari. Riyadh: Dār al-ʿĀṣimah, 1989.
- al-ʿIrāqī, ʿAbd al-Raḥīm ibn al-Ḥusayn Zayn al-Dīn Abū al-Faḍl. Ṭarḥ al-Tathrīb Fī Sharḥ al-Taqrīb. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, n.d.
- Ḥasūnah, ʿĀrif. "al-Ṭuʿn al-Wāridah ʿalā Ḥujjiyat Ḥadīth Abī Bakrah Fī Manʿ Tawliyat al-Marʾah Riʾāsat al-Dawlah." Majallah Jāmiʿah al-Najāḥ Li al-Abḥath, al-ʿUlum al-Insāniyyah 32, no. 5 (2018): 907–36.
- Ibn al-Jawzī, ʿAbd al-Raḥmān ibn ʿAlī Abū al-Faraj. Kashf al-Mushkil Min Ḥadīth al-Ṣaḥīḥayn. Riyadh: Dār al-Waṭan, 1997.
- Ibn al-Ṣalāḥ, 'Uthmān ibn 'Abd al-Raḥmān Taqiy al-Dīn al-Shahrazūrī. *Maʿrifat Anwāʿ 'Ulūm al-Ḥadīth*. Edited by Nūr al-Dīn 'Itr. Beirut: Dār al-Fikr, 1986.
- Ibn Baṭṭāl, ʿAlī ibn Khalaf Abū al-Ḥasan. Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2003.
- Ibn Fāris, Abū al-Husayn Ahmad. Muʻjam Magāyīs al-Lughah. Ittihad al-Kitab al-Arabi, 2002.
- Ibn Fūrak, Muḥammad ibn al-Ḥasan. *Mushkil al-Ḥadīth Wa Bayānuhu*. Beirut: ʿĀlam al-Kutub, 1985.
- Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn ʿAlī. Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Riyadh: Dār al-Salām, 2000.
- ----. Nuzhat al-Nazar Fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalaḥ Ahl al-Athar. Edited by Nūr al-

- Dīn 'Itr. Damascus: Maţba'ah al-Şabāh, 2000.
- Ibn Ḥazm, ʿAlī ibn Aḥmad ibn Saʿīd al-Ṭāḥirī. al-Faṣl Fī al-Milal Wa al-Ahwāʾ Wa al-Niḥal. Cairo: Maktabah al-Khānijī, n.d.
- Ibn Hubayrah, Yaḥyā ʿAwn al-Dīn Abū al-Muẓaffar. al-Ifṣāḥ ʿan Maʿānī al-Ṣiḥāḥ. Riyadh: Dār al-Watan, 1996.
- Ibn Qutaybah, ʿAbd Allah ibn Muslim Abū Muḥammad. *Taʾwīl Mukhtalif al-Ḥadīth*. Edited by Salīm ibn ʿĪd al-Ḥilālī. Cairo: Dār Ibn ʿAffān, 2009.
- Ibn Rajab al-Ḥanbalī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Aḥmad Zayn al-Dīn. Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Madinah: Maktabah al-Ghurabāʾ al-Athariyyah, 1996.
- IbnʿAqīl, ʿAlī Abū al-Wafāʾ al-Baghdādī. *al-Wādiḥ Fī Uṣūl al-Fiqh*. Edited by ʿAbd Allāh ibn ʿAbd al-Muḥsin al-Turkī. Beirut: Muʾassasah al-Risālah, 1999.
- Lāshīn, Mūsā Shāhīn. Fath al-Mun'im Sharh Ṣaḥīḥ Muslim. Cairo: Dār al-Shurūq, 2020.
- Mughal Ṭāy, Ibn Qalīj ʿAlāʾ al-Dīn Abū ʿAbd Allāh. *Ikmāl Tahdhīb al-Kamāl Fī Asmāʾ al-Rijāl*. Beirut: al-Ḥadīthah li al-Ḥibāʿah wa al-Nashr, 2001.
- Muslim, Ibn al-Ḥajjāj al-Naysābūrī. al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar Min al-Sunan Bi Naql al-ʿAdl ʿan al-ʿAdl Ilā Rasul Allah. Cairo: Dār al-Taʾṣīl, 2014.